


Ensayo	 de	 sociología	 del	 conocimiento	 del	 historiador	 y	 sociólogo	 Norbert
Elias	 (1897-1990),	 quien	 busca	 aportar	 un	 cuadro	 sociobiológico	 de	 la
capacidad	 humana	 de	 formar	 símbolos,	 más	 adecuado	 del	 que	 puedan
proporcionar	 teorías	 que	 emplean	 o	 dan	 por	 supuestas	 las	 polaridades
estáticas	 entre	 naturaleza	 y	 cultura	 y	 abstracto	 y	 concreto,	 con	 tendencias
dualistas	 y	 metafísicas.	 Elias	 presenta	 una	 reflexión	 que	 sitúa	 en	 primer
plano	el	proceso	de	la	evolución	biológica	a	 largo	plazo,	que	los	sociólogos
suelen	 relegar	a	 ser	un	 telón	de	 fondo	de	 la	 vida	 social	 de	 las	 sociedades
industriales,	aunque	sin	 identificar	 la	 teoría	evolutiva	exclusivamente	con	 la
versión	 de	 Darwin,	 que	 el	 autor	 considera	 claramente	 incompleta	 y
representativa	de	una	primera	fase	de	elaboración.

www.lectulandia.com	-	Página	2



Norbert	Elias

Teoría	del	símbolo
Un	ensayo	de	antropología	cultural

ePub	r1.0
diegoan	26.05.15

www.lectulandia.com	-	Página	3



Título	original:	The	Symbol	Theory
Norbert	Elias,	1989
Traducción:	José	Manuel	Álvarez	Flórez
Diseño	de	cubierta:	Loni	Geest	&	Tone	Hoverstad

Editor	digital:	diegoan
ePub	base	r1.2

www.lectulandia.com	-	Página	4



Richard	Kilminster	ha	actuado	como	editor	de	este	trabajo.	Le	doy	las
gracias.	Ha	contribuido	mucho	a	la	utilidad	que	pueda	tener.

Evidentemente,	yo	soy	el	único	responsable	de	los	fallos.	Me	han	sido	muy
útiles	los	comentarios	de	Jan-Willem	Gerritsen	y	también	la	cooperación
constante	de	mis	ayudantes	Rudolf	Knijff,	Saskia	Visser	y	Anne	Gebers.

NORBERT	ELIAS

Referencia	bibliográfica
HUXLEY,	JULIAN	(1941):	The	Uniqueness	of	Man,	London.

www.lectulandia.com	-	Página	5



Introducción	del	editor[1]

«Un	problème	convenablement	posé	est	bien	près	d’être	résolu».

(André	Marie	Ampère,	citado	en	Bravo1979:	204).

La	Teoría	del	Símbolo	resultó	ser	la	última	obra	extensa	que	Norbert	Elias	completó
para	la	publicación	antes	de	morir.	Murió	el	1	de	agosto	de	1990	en	Amsterdam	a	los
93	 años	 de	 edad.	 Este	 libro	 reproduce	 como	 un	 texto	 unitario,	 pero	 por	 lo	 demás
inalterado,	 un	 ensayo	 suyo	 de	 gran	 alcance	 «La	 Teoría	 del	 Símbolo:	 Una
Introducción»,	que	apareció	por	vez	primera	en	tres	entregas	en	números	sucesivos	de
Theory,	Culture	and	Society	durante	1989.	El	cuadro	de	Paul	Klee	de	 la	portada	de
esta	 edición	 había	 sido	 elegido	 por	 el	 propio	 Elias	 poco	 antes	 de	morir.	 Pero	 aún
estaba	 trabajando,	por	desgracia,	en	una	nueva	 Introducción	cuando	 le	sobrevino	 la
muerte.	Tras	consultar	con	los	editores	y	con	la	Fundación	Norbert	Elias,	se	decidió
que	este	penetrante	documento	debía	publicarse	en	su	estado	inconcluso.	Se	incluye
por	tanto	más	adelante,	al	principio	del	texto	que	estaba	destinado	a	introducir,	en	su
forma	 final.	 Se	 interrumpe	 a	medio	 curso,	 con	 Elias	 de	 un	 humor	 expansivo	muy
característico,	 cuando	está	empezando	a	desarrollar	 el	 análisis	de	uno	de	 sus	 temas
favoritos:	la	necesidad	de	estudiar	las	sociedades	humanas	a	una	escala	temporal	muy
grande.	No	podemos	saber	con	seguridad	qué	dirección	podría	haber	seguido	el	resto
de	la	argumentación.

El	 texto	 principal	 pasó	 por	 varias	 fases	 antes	 de	 alcanzar	 su	 forma	 actual.	 Fue
dictado	 a	 un	 ayudante,	 como	 todos	 los	 escritos	 de	 Elias	 en	 los	 últimos	 años.	 Se
completó	en	principio	de	ese	modo	en	borrador	en	el	verano	de	1988.	El	manuscrito,
caudaloso,	 sin	 divisiones	 y	 bastante	 repetitivo,	 constituía	 una	 corriente	 continua	 de
temas	interrelacionados.	Yo	establecí	un	texto	más	estructurado,	y	más	accesible	por
tanto,	 para	 publicarlo	 en	 la	 revista,	 insertando	 párrafos,	 eliminando	 repeticiones
innecesarias	y	disponiendo	la	sucesión	de	secciones	numeradas	que	ya	había	iniciado
él	pero	no	continuado.

Al	hacer	la	primera	revisión	me	di	cuenta	de	que	estaba	siguiendo	fielmente	una
ordenación	de	los	temas	y	la	argumentación	que	ya	estaba	presente	en	el	material.	El
manuscrito,	a	pesar	de	la	repetición,	parecía	encajar	de	modo	natural	en	un	esquema,
que	tuve	la	suerte	de	poder	comentar	con	Elias.	Él,	como	no	podía	releer	las	páginas
mientras	 las	 escribía	 y	 las	 revisaba	porque	 le	 fallaba	 la	 vista,	 tenía	 que	 tener	 en	 la
cabeza	 toda	 la	estructura	de	 la	obra	mientras	 la	elaboraba.	Resultó	aún	más	notable
por	ello	comprobar	lo	sistemático	y	estructural	que	era	en	realidad	un	manuscrito	en
apariencia	informe.	Todas	mis	tachaduras	y	reestructuraciones	se	acordaron	con	él	y
él	mismo	reescribió	algunas	secciones	haciéndolas	más	breves.	Pero	hubo	que	dejar
algunos	pasajes	repetitivos,	por	insistencia	suya,	y	quizá	puedan	resultarles	tediosos
al	lector	en	el	texto	inalterado.	Pero,	como	explico	más	adelante,	hay	una	línea	sutil

www.lectulandia.com	-	Página	6



que	une	estos	pasajes	y	lo	que	podríamos	llamar	las	repeticiones	benignas	de	Elias,
que	son	una	característica	general	de	su	estilo,	por	 la	que	 tiende	a	volver	 sobre	 los
mismos	temas	varias	veces,	reelaborándolos	de	una	forma	distinta	cada	una	de	ellas.

La	Teoría	del	Símbolo	es	un	excelente	ejemplo	de	la	oeuvre	del	último	período	de
Elias,	pero	a	los	lectores	no	familiarizados	con	su	obra	que	entren	en	frío	en	este	libro
quizás	 puedan	 parecerles	 extrañas	 su	 forma	 de	 exposición	 y	 su	 terminología,
comparadas	 con	 el	 producto	 académico	 profesional	 más	 corriente.	 Quizás	 unas
cuantas	 directrices	 y	 orientaciones	 para	 la	 lectura	 del	 conjunto	 de	 sus	 escritos,
sumamente	originales,	sean	útiles	para	abordar	este.

Elias	 se	 mantuvo	 durante	 la	 mayor	 parte	 de	 su	 larga	 carrera,	 por	 razones	 que
escapaban	 con	 frecuencia	 a	 su	 control,	 en	 la	 periferia	 del	 orden	 establecido	 de	 la
sociología	 y	 alejado,	 por	 tanto,	 de	 él.	 Debido	 a	 ello,	 sentía	 poco	 las	 presiones	 del
mundo	 institucionalizado	 de	 las	 ciencias	 sociales	 académicas[2].	 Por	 eso	 no
encontrará	 el	 lector	 en	 ninguno	 de	 sus	 libros	 ni	 de	 sus	 artículos	 (y	 la	 Teoría	 del
Símbolo	es	característico	en	ese	sentido)	esa	introducción	habitual	que	es	un	repaso
de	la	literatura	científica	o	las	controversias	del	momento	sobre	el	problema	o	el	tema
que	 se	 aborda,	 en	 este	 caso	 los	 símbolos,	 Elias	 no	 trabajaba	 así.	 Prefería	 siempre
abordar	 directamente	 el	 tema	 que	 estudiaba	 (por	 ejemplo,	 el	 orden	 científico
establecido,	Mozart,	el	tiempo,	la	violencia,	Freud,	el	envejecimiento	y	la	muerte,	el
trabajo,	lo	psicosomático,	por	nombrar	sólo	algunos	de	los	otros	temas	que	estudió	en
los	últimos	años),	que	investigaba	a	su	manera.	Los	trabajos	de	otros	que	actuaban	de
una	forma	distinta	y	dentro	de	tradiciones	sociológicas	distintas	en	el	mismo	campo,
tenían	para	él	un	 interés	 secundario.	Dejaba	a	 los	 lectores	 la	 tarea	de	comprobar	 la
compatibilidad	 con	 su	propio	paradigma	de	 conceptos	 y	 hallazgos	desarrollados	 en
otra	parte.

Un	artículo	de	Elias	extenso	y	discursivo	citará,	por	tanto,	en	general,	muy	pocas
referencias;	en	realidad	habrá	a	menudo	una	sola,	quizás	la	de	un	libro	poco	conocido
publicado	hace	muchos	años.	La	Teoría	del	Símbolo	no	es	ninguna	excepción,	 sólo
contiene	 una	 referencia,	 la	 de	 un	 libro	 de	 Julian	 Huxley	 sobre	 el	 tema	 de	 la
singularidad	 evolutiva	 del	 hombre.	 Si	 se	 quejase	 usted	 a	 Elias	 por	 no	 haber
mencionado	la	literatura	científica	contemporánea	o	le	sugiriese	que	estaba	anticuado,
él	contestaría	que	tenía	usted	el	fetichismo	de	lo	nuevo:	que	sólo	porque	un	libro	es
viejo	no	significa	que	no	pueda	seguir	siendo	el	mejor	tratamiento	de	un	tema.	Y	a	la
inversa,	los	libros	nuevos	no	constituyen	por	necesidad	un	avance	sólo	por	el	hecho
de	ser	nuevos.	Era	el	mérito	cognitivo	intrínseco	del	libro	lo	que	contaba,	no	si	estaba
actualmente	à	 la	mode[3].	 Elias	 se	 hallaba	 al	margen	 de	 las	 corrientes	 y	 las	modas
intelectuales,	trabajaba	dentro	de	una	escala	temporal	científica,	con	una	amplitud	de
visión	y	un	grado	de	distanciamiento	que	sólo	pueden	calificarse	de	olímpicos.

Elias	 sentía	 hacia	 el	 mundo	 una	 curiosidad	 científica	 insaciable	 y	 gozosa.
Describía	a	menudo	la	vocación	del	sociólogo	diciendo	que	era	como	embarcarse	en
un	 «viaje	 de	 descubrimiento»	 en	 el	 territorio,	mayoritariamente	 desconocido,	 de	 la

www.lectulandia.com	-	Página	7



sociedad.	Él,	por	su	parte,	navegó	siempre	con	la	ayuda	de	sus	propias	teorías	y	en	su
propio	lenguaje	de	sociología	figuracional	o	de	«proceso»,	como	empezó	a	llamarle
al	 final	 de	 su	 vida.	 Su	 paradigma	 fue	 para	 él	 el	 paradigma	 primario	 del	 ruedo
sociológico	 y	 él	 tenía	 derecho	 de	 acceso	 pero	 no	 en	 un	 sentido	 inflexible	 y
dogmático.	 Nadie	 podría	 haberse	 mostrado	 más	 abierto	 que	 él	 al	 contraejemplo
empírico	y	al	diálogo.	Era	sólo	que	tenía	una	fe	inquebrantable	en	la	originalidad	y	en
la	importancia	de	su	obra	como	síntesis	y	como	programa	de	investigación.	Se	sentía
muy	 seguro	 de	 lo	 que	 estaba	 haciendo.	 Siempre	 podía	 aducir	 el	 poder	 explicativo
demostrable	 de	 los	modelos	 sociológicos	 que	 había	 desarrollado	 en	The	Civilizing
Process	 (1978-82;	en	alemán	1939)	y	The	Court	Society	 (1983;	en	alemán	1969)	y
basarse	 en	 su	 vasto	 conocimiento	 de	 la	 historia	 y	 de	 las	 ciencias,	 en	 el	 que	 pocos
contemporáneos	le	igualaban.

Johan	Goudsblom	ha	señalado	que	en	las	primeras	obras	de	Elias	de	la	década	de
1930	hay	en	realidad	una	cuantía	mucho	mayor	de	polémica	teórica	y	metodológica
implícita,	con	otros	autores	y	otras	escuelas,	que	resulta	inmediatamente	perceptible.
En	 sus	 escritos	 posteriores	 este	 enfrentamiento	 se	 hizo	más	 explícito,	 Elias	 abordó
críticamente	una	serie	de	autores	a	los	que	nombra	(Goudsblom	1987).	Esto	es	cierto,
aunque	la	polémica	de	tipo	implícito	puede	adoptar	otra	forma,	como	se	puede	ver	en
este	 libro.	 Fue	 también	 partidario	 de	 criticar	 otros	 enfoques	 de	 un	 problema	 de	 un
modo	más	amplio,	más	alusivo,	ejemplificando,	por	ejemplo,	estilos	de	pensamiento
o	paradigmas	característicos.	Podía	aludir,	por	ejemplo,	a	los	fallos	de	la	«teoría	de	la
acción»,	 «la	 teoría	marxista»,	 la	 «fenomenología»	 o,	 como	 hace	 aquí,	 las	 «teorías
tradicionales	 del	 conocimiento».	 Su	 crítica	 las	 consideraría	 de	 modo	 invariable
fatalmente	afectadas	de	reduccionismo,	individualismo,	hiperabstracción,	obsesiones
filosóficas,	 sentimientos	 políticos	 encubiertos	 (un	 tipo	 de	 «complicidad»	 en	 la
terminología	de	Elias)	o	diversas	combinaciones	de	todo	esto.	Pero	no	se	dejaba,	en
general,	atrapar	excesivamente	en	las	escaramuzas	de	los	debates	contemporáneos	y
de	las	complejas	discusiones	domésticas	que	tienen	lugar	en	la	sociología.	Creía	que
se	contribuía	más	al	progreso	de	la	disciplina	con	la	investigación	empírica	basada	en
una	 información	 teórica;	pero	que	dificultaba	notablemente	 ese	progreso	el	que	 los
sociólogos	desperdiciasen	sus	energías	en	los	debates	del	momento	o	en	discutir	entre
ellos.

Vale	la	pena	mencionar	el	estilo	de	los	escritos	de	Elias.	Wolf	Lepenies	(1968-63)
describió	 muy	 bien	 sus	 cualidades:	 «Una	 preocupación	 por	 una	 claridad	 libre	 de
jerga,	un	minucioso	adiestramiento	en	la	observación	sociológica	y	una	combinación
exhaustiva	 de	 análisis	 teóricos	 con	 alusiones,	 a	menudo	 sorprendentes,	 a	 detalles».
Elias	 resulta	 también	 con	 frecuencia	 provocador	 y	 desafiante	 y	 le	 encantaba	 citar
dualismos	santificados	pero	difuntos	y	someter	a	análisis	lo	que	parece	obvio.	Hace
todas	estas	cosas	en	este	libro	cuando	habla	de	la	relación	entre	pensamiento	humano
y	comunicación	y	de	la	evolución	de	la	naturaleza	biológica.	Más	que	por	argumentos
«lógicos»	 convencionales	 en	 favor	 de	 una	 posición	 u	 otra,	 Elias	 convence	 a	 los

www.lectulandia.com	-	Página	8



lectores	 porque	 expone	 los	 temas	 de	 un	 modo	 que	 induce	 a	 reflexionar	 sobre	 las
categorías	o	 los	 supuestos	que	 se	utilizan	 rutinariamente	para	 tratarlos.	Después	de
leer	 la	 Teoría	 del	 Símbolo	 resulta	 difícil,	 por	 ejemplo,	 volver	 a	 utilizar
irreflexivamente	 las	 oposiciones	 idealismo/materialismo	 y	 naturaleza/cultura	 o
sucumbir	a	la	tentación	falaz	de	considerar	que	el	lenguaje	existe	en	un	reino	propio
independiente.

En	 este	 texto,	 como	 en	 gran	 parte	 de	 la	 obra	 de	 Elias,	 reverberan	 ecos	 de	 la
sociología	del	conocimiento	alemana.	Pero	Elias	 llevó	 la	 tradición	mucho	más	allá,
profundizando	 y	 ampliando	 la	 parte	 del	 programa	 que	 pedía	 una	 ontología	 y	 una
epistemología	 sociológicas	 que	 sustituyesen	 a	 la	 filosofía	 tradicional.	 Es
precisamente	la	huella	que	hay	de	esta	tradición	en	el	proyecto	de	Elias	lo	que	explica
otra	 característica	 de	 su	 estilo.	 Elias	 investiga	 con	 mucha	 frecuencia	 un	 problema
exponiendo	primero	las	dicotomías	estáticas	que	se	dan	en	los	tratamientos	habituales
y	 volviendo	 luego	 varias	 veces	 a	 ellas	 al	 mismo	 tiempo	 que	 va	 exponiendo	 una
estructura	 de	 explicación	 alternativa	 más	 amplia	 y	 más	 completa.	 Esta	 estructura
resulta	ser,	claro,	su	propia	sociología	de	las	figuraciones,	desarrollada	a	partir	de	su
obra	 sobre	 procesos	 civilizadores.	 Elias	 escribe	 siempre	 desde	 este	 punto	 de	 vista.
Algunas	 de	 las	 repeticiones	 de	 este	 libro,	 aunque	 no	 todas	 ni	 mucho	 menos,	 son
explicables	por	esta	característica	orgánica	de	su	forma	de	argumentar.

La	forma	de	análisis	de	Elias	transpone,	pues,	los	problemas	a	otro	nivel	distinto,
en	realidad,	al	de	su	planteamiento	original.	Las	formas	tradicionales	(con	frecuencia
filosóficas)	 de	 hablar	 del	 tema	 pasan	 a	 resultar	 sencillamente	 insostenibles	 al
integrarse	en	una	estructura	sociológica	más	amplia.	En	este	libro	podemos	seguir	a
Elias	 en	 esa	 estrategia	 a	 través	 de	 las	 tradicionales	 oposiciones	 de
idealismo/materialismo,	 materia/espíritu,	 naturaleza/cultura,	 forma/contenido	 y
conciencia/ser.	Se	insiste	en	particular	en	las	limitaciones	del	dualismo	sujeto/objeto
y	 Elias	 rastrea	 sociológicamente	 esta	 oposición	 remontándola	 hasta	 la
autoexperiencia	 indudable	 de	 los	 individuos	 como	 homo	 clausus	 característica	 de
sociedades	(sobre	todo	de	Occidente)	que	han	alcanzado	una	fase	trascendente	de	un
proceso	civilizador.	La	cruzada	contra	este	modelo	de	seres	humanos	es	en	realidad
uno	de	los	principales	temas	dominantes	de	la	obra	de	Elias.

Yo	creo	que,	por	 todas	 las	 razones	mencionadas	hasta	ahora,	 es	 importante	 leer
este	libro	concienzudamente	varias	veces	para	sacar	el	mejor	partido	de	él.	Elias	no
sólo	 fue	 uno	 de	 aquellos	 autores	 de	 la	 tradición	 alemana	 que	 destacaban
insistentemente	la	importancia	de	la	forma	de	plantear	una	cuestión,	sino	que	también
estaba	 muy	 atento	 a	 los	 matices	 y	 asociaciones	 del	 lenguaje	 y	 los	 conceptos	 que
empleamos	en	sociología,	que	es	una	sensibilidad	relacionada.	Su	insistencia	en	que
debemos	 deshacemos	 de	 categorías	 antiguas	 para	 desarrollar	 una	 imagen	 más
distanciada	 y	 realista	 de	 los	 seres	 humanos	 dentro	 de	 una	 escala	 temporal	 y	 una
estructura	evolutivas	(que	es	en	parte	de	lo	que	trata	este	 libro)	no	es,	sin	embargo,
una	 tarea	 fácil	 ni	 exclusivamente	 «racional».	 Exige	 inevitablemente	 que	 los

www.lectulandia.com	-	Página	9



individuos	modifiquen	 la	 imagen	que	 tienen	de	 sí	mismos,	quizás	en	una	dirección
que	resulta	incómoda.	Elias	evocó	la	fuerza	sombría	de	su	imagen	evolucionista	de	la
humanidad	en	un	cuarteto	de	su	poema	«Surcando	la	tormenta».	(Elias	1988:	81):

«nacidos	de	una	tormenta	de	desorden	nómadas	del	tiempo	que	no	corre	en
un	vacío	sin	límite	surcando	la	tormenta».

El	proceso	de	 reformación	de	nuestra	 imagen	de	 los	 seres	humanos	nos	obliga,
claro,	a	superar	escollos	emotivos.	Esta	 lucha	 forma	parte	de	 lo	que	Elias	 llamó	en
otro	 lugar	 el	 problema	 sociológico	 de	 hasta	 qué	 punto	 y	 en	 qué	 condiciones	 son
capaces	 los	 individuos	de	«afrontarse	a	sí	mismos»	(Elias	1987a:	12-14,	39-40).	Se
puede	 ya	 apreciar	 una	 diferencia	 substancial	 entre	 esta	 concepción	 y	 el	 aforismo
racionalista	más	 familiar	del	«conócete	a	 ti	mismo».	Mike	Featherstone	 (1987:201)
comentó	 correctamente,	 aunque	 no	 destacó	 suficiente,	 que	 Elias	 «exige	mucho	 del
lector».

Concretando	más,	¿cómo	encaja	la	Teoría	del	Símbolo	en	el	conjunto	de	la	obra
de	Elias?	Un	mensaje	que	 transmiten	 todos	 sus	escritos	como	una	advertencia	para
los	 sociólogos	 es	 que	 procesos	 y	 acontecimientos	 sociales	 dispares	 en	 apariencia,
analizados	 y	 artificialmente	 separados	 por	 los	 diversos	 estamentos	 de	 la	 ciencia
social,	 organizados	 profesionalmente	 y	 por	 especialidades	 dentro	 de	 la	 sociología,
son	 todos	 ellos	 en	 realidad	 aspectos	 del	 mismo	 proceso	 social	 interconectados.
También	 los	 escritos	 de	Elias	 forman	una	 red	 inconsútil.	 Pero	Elias,	 como	muchos
otros	científicos	sociales,	se	había	dado	cuenta	de	la	utilidad	explicativa	del	concepto
de	 autonomía	 relativa[4],	 que	 utilizó	 para	 describir	 el	 proceso	 por	 el	 que	 el
conocimiento	 humano	 se	 independiza	 de	 sus	 productores	 originales	 y	 también	 el
medio	 por	 el	 que	 las	 instituciones	 sociales	 especializadas	 (económicas,	 políticas,
científicas)	 llegan	 a	 autosustentarse	 y	 vincularse	 funcionalmente	 entre	 sí	 en
sociedades	 complejas.	 Este	 concepto	 otorgó	 también	 a	 Elias,	 dentro	 de	 su	 visión
sinóptica	 de	 la	 interconexión	 de	 los	 procesos	 sociales,	 licencia	 para	 escribir	 sobre
lemas	como	el	deporte,	las	ciencias,	el	tiempo,	la	muerte	y	la	agonía,	diversas	ramas
del	arte	y	los	artistas,	etc.

La	Teoría	del	Símbolo	es	un	ensayo	 teórico	 investigador	que	sitúa	en	un	primer
plano	los	supuestos	básicos	de	otro	nivel	relativamente	autónomo	e	interrelacionado,
el	proceso	de	la	evolución	biológica	a	largo	plazo.	Los	sociólogos	suelen	relegar	este
proceso	 a	 la	 condición	 de	 mero	 telón	 de	 fondo	 biológico	 de	 la	 vida	 social	 de	 las
sociedades	 industriales,	 Pero,	 en	 opinión	 de	 Elias,	 una	 interpretación	 de	más	 largo
alcance	 del	 desarrollo	 social	 ha	 de	 estar	 integrada	 en	 el	 proceso	 evolutivo	 global.
Según	él	mismo	dice:	«La	constitución	natural	de	los	seres	humanos	les	prepara	para
aprender	de	otros,	para	vivir	con	otros,	para	que	otros	se	cuiden	de	ellos	y	para	que
ellos	 se	 cuiden	 de	 otros.	 No	 resulta	 fácil	 entender	 cómo	 pueden	 elaborar	 los
científicos	sociales	una	interpretación	clara	del	hecho	de	que	la	naturaleza	prepare	a

www.lectulandia.com	-	Página	10



los	seres	humanos	para	la	vida	en	sociedad	sin	incluir	en	su	campo	de	visión	aspectos
del	proceso	evolutivo	y	del	desarrollo	 social	de	 la	humanidad…»	(pág.	214-215	de
este	 mismo	 libro).	 Elias	 me	 explicó,	 de	 palabra,	 que	 consideraba	 la	 Teoría	 del
Símbolo	vinculada	a	su	grupo	de	escritos	sobre	la	sociología	del	conocimiento,	entre
los	que	se	incluyen	Uber	die	Zeit	 (1984),	 la	antología	 Involvement	and	Detachment
(1987a)	y	varios	artículos	más	de	esta	temática	que	datan	de	la	década	de	1970	y	de	la
de	 1980	 (véase	 bibliografía).	 Se	 relacionan	 en	 especial	 con	 el	 libro	 los	 fragmentos
«Reflections	 on	 the	 Great	 Evolution»	 (en	 Elias	 1987a)	 y	 el	 artículo	 «On	 Human
Beings	 and	 Their	 Emotions:	 A	 Process-Sociological	 Essay»	 (Elias	 1987b).	 Elias,
ateniéndose	a	un	planteamiento	muy	radical,	sitúa	la	sociología	del	conocimiento	en
este	grupo	de	escritos,	como	heredera	histórica	de	los	problemas	de	la	epistemología
y	 la	 ontología	 de	 la	 filosofía	 del	 conocimiento	 tradicional	 desechada,	 que	 estaba
dominada	por	una	concepción	sumamente	individualista	del	sujeto	consciente.

Elaboró	 también	 un	 modelo	 sociológico	 de	 las	 ciencias	 que	 consideraríamos
ahora	de	tipo	realista,	aunque	sin	la	inspiración	trascendental	Filosófica	de	gran	parte
de	 los	 trabajos	actuales	en	este	campo	(Bhaskar	1979).	En	el	modelo	de	Elias	cada
ciencia	 investiga	 un	 nivel	 de	 integración	 del	 universo	 relativamente	 autónomo	 (el
físico,	 el	 químico,	 el	 biológico,	 el	 psicológico,	 el	 social,	 etc.)	 como	 su	 «objeto»,
utilizando	 la	 terminología	 de	 los	 filósofos.	 Este	 modelo	 (que	 él	 llama
significativamente	 una	 ciencia	 de	 las	 ciencias)	 (Elias	 1974)	 aporta	 una	 concepción
más	estructura)	y	diferenciada	de	la	materia	temática	de	las	ciencias,	y	por	tanto	de
los	 diversos	 métodos	 que	 son	 adecuados	 para	 ellas.	 Presenta	 este	 modelo	 (lo	 que
plantea	una	jerarquía	de	las	ciencias)	como	una	alternativa	empíricamente	utilizable
para	trabajar	con	la	distinción	sujeto-objeto[5].

Para	Elias,	las	ciencias	sociales	van	por	detrás	de	las	ciencias	naturales	debido	a
que	 dentro	 de	 sus	 estamentos	 académicos	 prevalecen	 valoraciones	 heterónomas	 e
implicaciones	 emotivas,	 que	 dominan	 el	 carácter	 del	 conocimiento	 elaborado.	 En
consecuencia,	la	capacidad	humana	para	controlar	los	procesos	sociales	va	a	la	zaga
de	 la	 capacidad	 para	 controlar	 procesos	 naturales,	 debido	 a	 que	 en	 las	 ciencias
naturales	 hace	 mucho	 que	 la	 balanza	 se	 inclinó	 más	 por	 el	 predominio	 de
valoraciones	 autónomas,	 que	 significaron	 un	 avance	 trascendental	 hacia	 un	 mayor
distanciamiento	(Elias	1987a).

Un	destacado	objetivo	polémico	en	este	grupo	de	escritos	es	el	concepto	de	lo	a
priori	kantiano,	concepto	que	Elias	critica	implacablemente	desde	un	punto	de	vista
empírico-sociológico.	 Rechaza	 así	 mismo	 cualquier	 relación	 con	 nominalistas,
individualistas	 y	 fenomenólogos,	 y	 con	 todo	 tipo	 de	 reduccionistas	 (económicos,
fisicalísticos	o	biologísticos).	Estas	polémicas	se	repiten	en	las	obras	de	Elias	sobre	la
sociología	 del	 conocimiento	 en	 particular	 y	 están	 presentes	 también	 en
combinaciones	diversas	en	la	Teoría	del	Símbolo.

En	este	libro	el	punto	focal	programático	se	centra	en	la	biología	evolutiva	como
ciencia	humana	que	ha	de	entretejerse,	sin	reduccionismo,	dentro	de	una	concepción

www.lectulandia.com	-	Página	11



a	largo	plazo	del	desarrollo	humano,	en	concordancia	con	la	teoría	de	los	niveles	de
integración.	 En	 el	 texto	 se	 hace	 evidente	 que	Elias	 no	 cree	 que	 la	 teoría	 evolutiva
deba	 identificarse	 exclusivamente	 con	 la	 versión	 de	 Darwin,	 que	 él	 considera
claramente	incompleta	y	representativa	de	una	primera	etapa	de	elaboración.	Yo	creo
que	en	el	planteamiento	de	Elias	figura	también	la	intención	de	navegar	entre	las	dos
posiciones	 ideológicas	 extremas	 que	 suelen	 impregnar	 la	 investigación	 de	 la
dimensión	animal	de	los	seres	humanos.	De	un	lado	tenemos	la	visión	reduccionista
de	 los	etólogos	y	 los	 sociobiólogos,	como	E.	O.	Wilson	y	otros	 (Segerstrale	1986),
que	 afirman	 en	 realidad	 que	 somos	 básicamente	 monos.	 De	 otro	 lado	 tenemos	 el
punto	de	vista	filosófico-religioso	según	el	cual	el	ser	humano	constituye	una	ruptura
completa	 con	 el	 mundo	 animal,	 que	 crea	 el	 nivel	 del	 alma	 o	 espíritu.	 Según	 la
interpretación	que	yo	hago	de	él,	Elias	 intenta	prepararse	 teóricamente	para	la	 tarea
de	desarrollar	un	nuevo	modelo	de	humanidad	que	permita	abordar	estas	cuestiones	y
otras	 relacionadas,	 que	 tienden	 normalmente	 a	 plantearse	 todas	 ellas	 sólo	 de	 ese
modo	unilateral	y	valorativo.

La	«Gran	Evolución»	aporta	la	estructura	sintética	de	todas	las	ciencias,	incluida
la	sociología.	Adelantándose	a	posibles	acusaciones	de	determinismo	evolucionista	o
de	 teleología,	Elias	 traza	aquí	 la	distinción	crucial,	 lo	mismo	que	en	varios	 lugares
más	 de	 este	 grupo	 de	 escritos,	 entre	 evolución	 biológica	 predominantemente
irreversible	 y	 desarrollo	 social	 potencialmente	 reversible.	 El	 ciclo	 vital	 de	 las
estrellas	 y	 el	 desarrollo	 de	 las	 sociedades	 no	 son	 del	mismo	 género:	 una	 sociedad
puede,	a	diferencia	de	una	estrella,	dar	marcha	atrás	y	 recaer	en	una	etapa	anterior,
por	 ejemplo	 en	 relaciones	 sociales	 feudales.	 Teniendo	 en	 cuenta	 esto,	 Elias	 solía
hablar	de	procesos	civilizadores	y	descivilizadores	al	mismo	tiempo.	Dentro	de	esta
gran	estructura	de	desarrollo	socio-natural,	Elias	considera	que	 la	capacidad	técnica
humana	de	comunicación	por	medio	de	 símbolos	es	un	 logro	único	de	 la	 inventiva
ciega	de	la	naturaleza.	La	capacidad	que	tienen	los	humanos	de	regir	su	conducta	por
medio	de	conocimientos	aprendidos	les	proporcionó	una	gran	ventaja	evolutiva	sobre
otras	 especies	 que	 eran	 totalmente	 incapaces	 de	 conseguir	 eso	 o	 que	 sólo	 podían
hacerlo	en	una	medida	muy	limitada.	Elias	llama	a	esto	«emancipación	simbólica»	de
la	humanidad	(página	98).	En	consecuencia,	la	supervivencia	de	grupos	humanos	ha
dependido	 en	 un	 grado	 importante	 del	 conocimiento	 congruente	 con	 el	 objeto.	 De
este	 logro	 se	 desprenden	 en	 opinión	 de	 Elias	 lecciones	 cuyo	 aprendizaje	 será	 de
importancia	 vital	 para	 el	 futuro	 de	 la	 humanidad	 en	 las	 próximas	 etapas	 de	 su
desarrollo.

El	 objetivo	 del	 programa	de	 investigación	 iniciado	 en	 la	Teoría	del	 Símbolo	 es
aportar	un	cuadro	 sociobiológico	más	adecuado	de	 la	 capacidad	humana	de	 formar
símbolos	del	que	pueden	proporcionar	 teorías	que	emplean	o	dan	por	 supuestas	 las
polaridades	 estáticas	 naturaleza/cultura	 y	 abstracto/concreto,	 que	 contienen
tendencias	 latentes	 dualistas	 y	 metafísicas.	 Operando	 con	 estas	 polaridades	 no
podríamos	percibir	la	formación	de	símbolos	como	un	proceso	de	síntesis	progresiva,

www.lectulandia.com	-	Página	12



término	 clave	 que	 incluye	 el	 hecho	 demostrable	 de	 que	 los	 conceptos	 llevan
incorporados	rastros	de	etapas	previas	del	desarrollo	social	y	científico.	Elias	prefiere
en	consecuencia	este	concepto	al	término	abstracción,	más	habitual	y	estático.	Dicho
de	otro	modo,	quiere	establecer	el	modo	de	existencia	de	los	símbolos,	como	medios
de	 comunicación	 aprendidos,	 de	 modo	 diacrónico	 en	 una	 estructura	 evolutiva	 que
incluye	el	desarrollo	social	como	continuación	suya	a	un	más	alto	nivel.

Quizá	fuese	instructivo,	para	ilustrar	la	idea	de	síntesis	progresiva	en	los	escritos
de	Elias	sobre	el	tiempo	y	su	control	(Elias	1982,	1984),	complementar	la	discusión
que	 se	 efectúa	 en	 el	 texto.	Elias	muestra	que	 el	 concepto	de	 tiempo	es	un	preclaro
ejemplo	de	un	concepto	de	síntesis	de	alto	nivel,	un	símbolo	aprendido	que	permite	a
los	 individuos	 relacionar	 dos	 series	 de	 acontecimientos	 en	 diferentes	 niveles	 de
integración	mutua,	utilizando	una	serie	como	unidad	de	medición	temporal	de	la	otra.
No	es	simplemente	una	abstracción	o	una	capacidad	de	 la	mente,	ni	una	substancia
universal,	como	han	proclamado	de	diversos	modos	los	filósofos,	sino	que	se	trata	de
un	 concepto	 que	 se	 ha	 desarrollado	 en	 condiciones	 específicas	 y	 que	 sirve	 para
ayudar	 a	 la	 gente	 a	 orientarse.	 Los	 individuos	 que	 pertenecen	 a	 sociedades	menos
diferenciadas	 tienen	 una	 experiencia	 temporal	 distinta	 y	 no	 suelen	 necesitar
instrumentos	de	medición	del	tiempo	personales.	Se	aprecia	un	desarrollo	que	va	de
una	 concepción	más	 personalizada	y	 discontinua	del	 tiempo	 en	 las	 sociedades	más
simples	a	una	concepción	más	impersonal	y	continua	en	las	sociedades	estatales	más
complejas,	que	se	corresponde	con	el	alargamiento	de	cadenas	de	interdependencias	y
diferenciación	 funcional.	 Los	 miembros	 de	 estas	 últimas	 sociedades,	 sumamente
autocontrolados,	tienen	que	adaptarse	unos	a	otros	como	parte	de	un	entramado	cada
vez	 más	 complejo	 de	 contactos	 y	 necesidades	 sociales,	 que	 exige	 un	 símbolo
socialmente	regularizado	de	ordenación	del	tiempo	de	alto	nivel	que	permita	hacerlo
con	gran	exactitud	y	previsión.

Como	 hemos	 dicho	 ya,	 Elias,	 en	 una	 actitud	 muy	 propia	 de	 quien	 se	 halla	 al
margen	del	estamento	de	la	sociología,	nunca	se	interesó	demasiado	por	formalidades
profesionales	 como	 iniciar	 sus	 escritos	 con	 el	 repaso	 habitual	 de	 la	 literatura
científica	sobre	el	tema,	o	de	emplazar	su	trabajo	en	relación	con	los	escritos	de	otros
de	 un	 modo	 sistemático.	 A	 él	 le	 interesaba	 mucho	 más	 desarrollar	 y	 ampliar	 sus
propias	 teorías.	 Prescindió	 así,	 inevitablemente,	 de	 la	 tarea	 de	 establecer	 la
compatibilidad	de	su	legado	con	la	obra	de	otros	y	con	descubrimientos	recientes	de
los	campos	que	abordaba.	En	el	caso	de	este	libro	¿cómo	influyeron	en	la	obra	teórica
investigadora	de	Elias,	si	es	que	lo	hicieron,	investigaciones	recientes	en	el	campo	de
la	 teoría	 de	 la	 evolución	 biológica,	 o	 estudios	 sobre	 la	 capacidad	 de	 simbolización
humana	aparecidos	en	las	obras	de	los	antropólogos?	Elias	estaba	trabajando	en	una
síntesis	de	todas	las	ciencias,	para	la	que	será	necesario,	si	los	que	le	siguen	pretenden
lograrla,	investigar	los	descubrimientos	recientes	de	varias	disciplinas	mucho	más	de
lo	que	él	consiguió	o	deseó	investigarlos.	Queda	mucho	por	hacer	en	la	tarea	de	poner
a	prueba	la	fuerza	de	las	reflexiones	teóricas	de	Elias	en	este	sentido.	Sólo	en	los	dos

www.lectulandia.com	-	Página	13



campos	anteriores	la	literatura	científica	es	sin	duda	enorme	y	no	puedo	abordar	aquí
esa	tarea.	Lo	único	que	puedo	hacer	en	la	práctica	es	cotejar	el	planteamiento	de	la
investigación	que	hace	Elias	 en	 la	Teoría	del	 Símbolo,	 en	 términos	muy	 generales,
con	algunos	enfoques	destacados	que	se	hacen	en	otros	lugares,	con	objeto	de	iniciar
el	proceso.	Sólo	puedo	citar,	a	efectos	comparativos,	unos	cuantos	modelos	dentro	de
mi	ámbito	de	conocimiento	y	competencia.

Los	antropólogos	y	 los	 sociólogos	actuales	y	del	pasado,	que	han	estudiado	 los
símbolos,	han	tendido	a	centrarse	en	su	función	de	cohesión	social	y	en	los	rituales
(Durkheim	 [1914]	 1968;	 Turner	 1967,	 1969;	 Firth	 1975;	 Augé	 1982)	 o	 en	 el
mantenimiento	 de	 barreras	 sociales	 (Douglas	 1966),	 La	 obra	 de	 Elias	 no	 aborda
directamente	ninguna	de	estas	dos	cuestiones,	aunque	yo	creo	que	si	se	enfocasen	de
una	forma	eliasiana	podrían	aclararse	considerablemente.	Filósofos,	estructuralistas	y
semiólogos	 se	 han	 interesado	 por	 la	 relación	 entre	 el	 símbolo	 y	 lo	 que	 representa
(Cassirer	1953;	Eco	1984).	El	interés	de	Elias	podría	considerarse	más	próximo	al	del
último	 grupo	 por	 el	 hecho	 de	 que	 comparte	 con	 él,	 como	 problema	 percibido,	 el
descubrimiento	 paralelo	 de	 los	 vínculos	 entre	 el	 lenguaje,	 el	 conocimiento	 y	 el
pensamiento,	uno	de	los	temas	básicos	de	este	libro.	Pero	Elias	se	había	distanciado
decisivamente	 hace	 ya	 mucho	 del	 kantismo	 latente	 (o	 a	 veces	 no	 tan	 latente)	 que
empapa	 gran	 parte	 de	 esa	 investigación,	 especialmente	 los	 trabajos	 más	 recientes
inspirados	 por	 Claude	 Lévi-Strauss.	 Elias	 revaloriza	 también	 de	 modo	 notorio	 el
concepto	 filosófico	 de	 «significado»	 implícito	 en	 este	 planteamiento	 (en	 la
sección	 III),	 Y	 destaca	 también,	 más	 que	 ellos,	 las	 emociones	 vinculadas	 a	 la
simbolización	 y	 tiene	 una	 orientación	 dinámica	 y	 de	 desarrollo,	 frente	 a	 la	 forma
sincrónica	de	una	gran	parte	de	la	investigación	estructuralista.

Sin	embargo,	la	diferencia	crucial	entre	toda	esa	obra	y	la	de	Elias	en	este	libro	es
que	 Elias	 insiste	 en	 que	 los	 símbolos	 son	 también	 pautas	 sonoras	 tangibles	 de
comunicación	humana	y,	en	consecuencia,	también	datos	«físicos»,	que	son	posibles
por	la	condición	previa	biológica	evolutiva	del	aparato	vocal	singular	y	complejo	de
los	 seres	 humanos.	 Esta	 característica	 les	 permite	 emitir	 una	 amplia	 variedad	 de
sonidos	 y	 producir	 así	 muchos	 lenguajes	 específicos	 de	 grupo.	 El	 que	 se	 sitúe	 el
problema	 en	un	marco	 evolutivo	 en	 este	 enfoque	 concreto	 hace	que	 la	 posición	de
Elias	 sea	 algo	 único	 entre	 las	 interpretaciones	 sociológicas	 contemporáneas	 de	 la
formación	 de	 signos.	 También	 se	 están	 moviendo	 en	 esta	 dirección	 algunos
antropólogos,	 que	 han	 conseguido	 desarrollar	 en	 general	 un	 grado	 mayor	 de
distanciamiento	 en	 sus	 investigaciones	 del	 que	 han	 logrado	 hasta	 el	 momento	 los
sociólogos	(Borchert	y	Zihlman	1990).	Pero	para	muchos	sociólogos	contemporáneos
los	 paradigmas	 dominantes	 actualmente	 asequibles	 son	 o	 más	 bien	 estrechamente
«culturalistas»	 u	 orientados	 al	 discurso	 (Mulkay	 1985)	 o	 toscamente	 causales	 y
reductivos	de	intereses	(Bloor	1976).	Elias	ofrece	una	alternativa	real	(Wassall	1990).

Al	considerar	 los	símbolos	 también	pautas	sonoras	 tangibles,	Elias	puede	eludir
además	la	tentación	racionalista	de	presuponer	que	los	sistemas	de	símbolos	forman

www.lectulandia.com	-	Página	14



parte	de	un	reino	independiente	de	la	cultura	con	una	realidad	propia.	La	existencia
de	esta	tentación	no	es	ninguna	mera	posibilidad	lógica.	Consideremos	el	comentario
de	Jeffrey	Alexander:	«Las	tendencias	actuales	de	los	estudios	culturales	coinciden	en
insistir	en	la	autonomía	de	la	cultura	respecto	a	la	estructura	social»	(1990:	25).	Los
análisis	de	Elias	en	este	 libro	no	eran,	que	yo	sepa,	 respuesta	directa	a	 los	amplios
debates	 actuales	 en	 sociología	 sobre	 la	 cultura	 (Archer	 1988;	 Robertson	 1990;
Arnason	 1987;	Alexander	 1990),	 aunque	 su	 enfoque	 puede	 aclararlos	 de	 un	modo
sorprendente.	 Muchos	 de	 estos	 autores,	 con	 sus	 posturas	 diferentes	 y	 por	 sus
objetivos	discrepantes,	 se	plantean	 también	 los	orígenes	y	el	 funcionamiento	de	 los
sistemas	de	símbolos,	y	los	lectores	tendrán	que	hacer	comparaciones	por	su	cuenta
con	el	marco	evolutivo	mucho	más	amplio	que	se	emplea	en	este	libro.	Elias	aborda
de	frente	una	cuestión	que	se	difumina	a	menudo	en	estos	debates:	¿Cuál	es	el	estatus
ontológico	del	 conocimiento?	La	 sutileza	 con	que	aborda	este	 asunto	 sociológica	y
dinámicamente,	 yendo	 más	 allá	 de	 las	 alternativas	 tradicionales	 de	 idealismo	 o
materialismo,	 hace	 que	 la	 lectura	 resulte	 fascinante	 (véase	 la	 sección	 V	 sobre
imágenes	 de	 la	 memoria	 cerebral).	 Elias	 trasciende	 los	 dualismos	 tradicionales
naturaleza/cultura	y	estructura/cultura	sumergiéndolos	en	la	corriente	de	continuidad
de	la	evolución	de	la	especie	humana	a	través	del	desarrollo	de	sociedades	humanas
como	un	nivel	de	integración	por	derecho	propio.

Así	pues,	para	Elias,	la	condición	humana	está	incrustada	en	desarrollos	sociales
que	 continúan	 el	 ciego	 proceso	 de	 la	 evolución	 a	 otro	 nivel.	 La	 formación	 de
símbolos	se	halla	vinculada	a	 la	supervivencia	humana	en	este	proceso.	Esta	visión
comparte	 mucho,	 en	 términos	 generales,	 con	 la	 de	 una	 generación	 anterior	 de
evolucionistas	 que,	 en	 las	 décadas	 de	 1940	y	 1950,	 definieron	 lo	 que	 se	 denomina
habitualmente	la	síntesis	moderna	de	la	teoría	de	la	evolución	(Futuyma	1986:	cap.	1)
en	la	que	se	basa	en	gran	medida	Elias.	No	es	ninguna	casualidad	el	que	un	libro	de
Julian	Huxley	 de	 1941	 sea	 el	 único	 que	Elias	 cita	 aquí.	Él	 conocía	 ya	 las	 ciencias
biológicas	muy	bien	por	sus	estudios	de	medicina	en	Alemania	en	la	década	de	1920,
pero	hay	una	afinidad	específica	entre	la	concepción	de	la	evolución	biológica	que	se
expone	 en	 la	 Teoría	 del	 Símbolo	 y	 la	 expuesta	 por	 autores	 como	 Julian	 Huxley,
Joseph	Needham,	C.	H.	Waddington	 y	 otros,	 cuya	 obra	 Elias	 debió	 conocer	 en	 su
período	 de	 apogeo,	 durante	 los	 cuarenta	 años	 que	 vivió,	 enseñó	 e	 investigó	 en
Inglaterra	(1935-75,	aproximadamente).

Aunque	no	 constituyan	una	 escuela	 unificada,	 todos	 estos	 autores	 comparten	 la
idea	 de	 que	 la	 sociedad	 es	 un	 fenómeno	 imprevisto,	 irreductible	 a	 los	 niveles
biológicos,	químicos	y	físicos	previos.	Lo	que	Elias	llama	el	«nivel	de	integración»
social	 lo	 describen	 estos	 evolucionistas	 anteriores	 como	el	 «nivel	 de	organización»
social	 (Needham	 1944);	 el	 «campo	 de	 integración	 psicosocial»	 (Reiser	 1958);	 y	 la
fase	de	«evolución	psicosocial»	(Huxley	1942,	1953[6]).	Needham	describió	incluso
su	 teoría	como	una	 teoría	de	«niveles	 integrantes».	También	ellos	pretendían,	como
Elias,	situar	a	 los	seres	humanos	como	un	avance	 trascendental	de	 la	evolución,	un

www.lectulandia.com	-	Página	15



progreso	de	una	forma	inferior	a	una	superior,	lo	que	Huxley	y	otros	denominaban	un
ejemplo	 de	 anagénesis	 (Waddington	 1961).	 Otro	 terreno	 común	 es	 el	 de	 la
concepción	de	niveles	superiores	de	integración	como	canalización	de	los	inferiores;
la	 importancia	de	 la	 transmisión	y	el	 aprendizaje	del	 conocimiento	en	el	desarrollo
humano;	el	carácter	único	de	la	capacidad	humana	de	simbolización;	el	tema	de	cómo
podrían	 ahora	 los	 humanos	 llegar	 a	 guiar	 el	 proceso	 evolutivo	 desde	 su	 posición
como	el	más	elevado	nivel	de	evolución;	y	la	necesidad	de	avanzar	hacia	tendencias
globales	que	pudiesen	llevar	a	la	humanidad	a	integrarse	en	una	civilización	mundial
(Huxley	1961).

No	sabemos	por	los	escritos	y	la	correspondencia	de	Elias	que	se	han	publicado
hasta	la	fecha	cuánto	aceptaba	y	rechazaba	de	los	pormenores	de	la	síntesis	moderna,
ni	siquiera	si	tuvo	conciencia	del	consenso.	Ni	si	estaba	al	comente	de	las	tendencias
actuales	en	el	campo	respecto	a	la	deriva	genética	al	azar,	la	supervivencia	de	genes
así	como	de	grupos	de	parientes,	poblaciones	y	especies	 (Futuyma	1986;	13).	Ni	si
pensaba	 que	 todo	 esto	 podía	 afectar	 significativamente	 a	 su	 versión	 de	 la	 teoría
evolutiva.	Todas	estas	cuestiones	tienen	que	aclararlas	los	investigadores	que	quieran
seguir	 la	 dirección	 que	marca	 la	Teoría	 del	 Símbolo.	 Yo	 sólo	 estoy	 indicando	 una
afinidad.

Pero	está	claro	que	aunque	Elias	toma	mucho	de	estos	autores,	se	aparta	también
de	 ellos	 por	 su	 forma	obstinadamente	 sociológica	de	manejar	 los	 temas.	Tiene	una
sensibilidad	muy	desarrollada	de	sociólogo	para	ver	cómo	las	tendencias	ideológicas
y	 disciplinarias	 de	 los	 individuos	 pueden	 conformar	 significativamente	 sus
observaciones	 de	 las	 realidades	 biológicas.	 E	 insiste	 mucho	 más	 en	 explicar	 la
orientación	de	las	sucesivas	etapas	integradoras-desintegradoras	del	desarrollo	social,
dentro	 del	 nivel	 social	 global	 de	 integración,	 de	 lo	 que	 lo	 hacen	 los	 biólogos
evolucionistas.	 Su	 terminología	 para	 abordar	 este	 nivel	 es	 claramente	más	 precisa,
más	 diferenciada	 y	 adaptada	 a	 sus	 contornos.	 Hay	 una	 vaguedad	 evidente,	 por
ejemplo,	en	el	término	«fase	de	evolución	psicosocial»	de	Huxley.	Las	frases	de	este
tipo	 se	 adecuaban	 a	 lo	 que	 él	 y	 otros	 estaban	 intentando	 hacer,	 es	 decir,	 sólo
demostrar	que	era	 imposible	 reducir	 el	nivel	 social	humano	más	elevado	a	 los	más
bajos,	 como	parte	 de	 una	 visión	 del	mundo	 ético-humanista	 basada	 en	 una	 imagen
evolucionista	de	la	humanidad.

Pero	 Elias	 consideraba	 que	 para	 que	 se	 pudiera	 abordar	 razonablemente	 un
proyecto	 de	 ese	 género	 era	 necesario	 mucho	 trabajo	 sociológico	 que	 controlara	 la
intrusión	 de	 valoraciones	 ideológicas	 cargadas	 de	 emotividad	 en	 nuestras
observaciones	de	los	niveles	biológico	y	social	de	los	seres	humanos.	Él	se	refería	a
veces	 a	 esta	 estrategia	 como	 el	 «rodeo	 por	 distanciamiento»	 (Elias	 1987a;	 105-6).
Esto	 va	 estrechamente	 unido	 a	 una	 perspectiva	 a	 largo	 plazo	 del	 desarrollo	 social.
Elias	parece	 tomar	de	 los	 evolucionistas	de	 la	 síntesis	moderna	 sólo	 lo	que	precisa
para	 proporcionar	 un	 complemento	 evolucionista	 a	 largo	 plazo	 a	 sus	 teorías	 de	 los
procesos	civilizadores,	la	diferenciación	científica	y	la	formación	de	símbolos.	Unos

www.lectulandia.com	-	Página	16



cuantos	autores	(alumnos	o	discípulos	de	Elias)	han	empezado	a	aceptar	su	reto	y	a
buscar	 un	 punto	 de	 vista	 de	 muy	 largo	 alcance	 del	 desarrollo	 social	 y	 científico
(Goudsblom,	 Jones	 y	 Mennell	 1989;	 Wassall	 1990),	 pero	 en	 la	 sociología	 de	 la
ciencia	 actual	 hay	 muy	 pocas	 aportaciones	 que	 tengan	 una	 visión	 como	 esa	 del
desarrollo	(Hull	1988).

Elias	 raras	 veces	 se	 interesa	 por	 las	 polémicas	 metodológicas	 en	 sí.	 En	 sus
últimos	 escritos	 centró	 la	 atención	 en	 la	 nueva	 integración	de	 grupos	 sociales	 a	 un
nivel	 global,	 proceso	 que	 obliga	 a	 ampliar	 el	 campo	 de	 la	 sociología,	 del	 nivel	 de
integración	 del	 estado	 nacional	 al	 de	 la	 humanidad	 en	 su	 conjunto,	 como	 baluarte
contra	 la	 intrusión	 de	 autoimágenes	 nacionales	 en	 la	 formación	 de	 conceptos
(Elias	 1987c;	 Mennell	 1989;	 cap.	 9).	 La	 Teoría	 del	 Símbolo	 contribuye	 a	 esta
ampliación	 vital	 del	 campo	 situando	 la	 investigación	 de	 la	 formación	 de	 símbolos
humana	en	 la	escala	 temporal	muy	larga	de	 la	evolución	de	 la	especie	y	mostrando
cómo	está	vinculada	a	 la	comunicación,	 la	orientación	y	 la	supervivencia	de	grupo.
Ayuda	así	a	establecer	una	agenda	sociológica	para	generar	conocimiento	científico
social	 con	 el	 alcance	 y	 el	 grado	 de	 distanciamiento	 necesarios	 para	 entender,	 y
contribuir	 así	potencialmente	a	que	 sobreviva	esa	próxima	 fase	del	desarrollo	de	 la
humanidad	a	ese	nivel	global,	que	está	surgiendo	a	nuestro	alrededor	por	todas	partes.
Pretende	 proporcionar	 a	 los	 sociólogos	 una	 imagen	más	 realista	 y	 fidedigna	 de	 la
humanidad	en	su	conjunto	para	que	se	pueda	trabajar	con	ella.

Las	polémicas	y	ejercicios	de	limpieza	del	campo	conceptual	que	se	desarrollan
en	este	libro	están	todas	destinadas	en	parte	a	ayudar	a	alcanzar	este	objetivo	práctico
procurando	 eliminar	 algunos	 de	 los	 conceptos,	 los	 dualismos	 y	 los	 supuestos
anticuados	 mencionados	 antes	 que,	 si	 se	 utilizasen	 exclusivamente,	 no	 nos
proporcionarían	 una	 comprensión	 adecuada	 para	 orientamos	 en	 el	 próximo	 nivel
integrador	 emergente.	Estas	 abstracciones,	 en	manos	de	 los	 estamentos	 académicos
atrincherados,	y	 tenidas	a	menudo	de	valoraciones	 implícitas,	 ideológicas	y	de	otro
género,	pueden	constituir	 también	un	mayor	grado	de	 complicidad.	En	ese	 sentido,
podrían	 contribuir	 también	 más	 a	 la	 desorientación	 y	 hasta	 quizás	 a	 la	 peligrosa
aparición	de	tensiones	sociales	durante	las	transiciones	de	reintegración	en	unidades
de	 supervivencia	 más	 amplias,	 por	 las	 cuales	 la	 humanidad	 está	 probablemente,
aunque	en	modo	alguno	inevitablemente,	a	punto	de	pasar.

En	 el	 fragmento	 introductorio	 (la	 última	 cosa	 que	 escribió)	 Elias	 aún	 dedica
considerable	espacio	a	criticar	una	vez	más	lo	a	priori	kantiano	y	la	duda	cartesiano-
husserliana.	¡Se	trata	de	una	tarea	que	había	emprendido	ya	setenta	años	atrás,	cuando
estudiaba	como	posgraduado	con	Richard	Hönigswald	en	Breslau!	Resulta	 tentador
menospreciar	su	constante	retomo	a	estos	temas	como	indicativo	sólo	de	que	era	una
obsesión	o	de	que	vivía	 en	 el	 pasado,	 o	 de	 ambas	 cosas.	Pero	 en	 realidad	 él	 había
leído	 sobre	 los	 importantes	 desarrollos	 recientes	 del	 pensamiento	 kantiano	 de,	 por
ejemplo,	Karl-Otto	Apel	y	Jürgen	Habermas.	Bajo	la	superficie	del	nuevo	interés	que
manifiestan	 por	 el	 lenguaje	 y	 por	 las	 comunidades	 lingüísticas,	 percibía	 la	 misma

www.lectulandia.com	-	Página	17



estructura	 trascendental	de	pensamiento	que	caracteriza	 toda	 la	filosofía	kantiana[7],
Sigue	en	pie,	sin	embargo,	 la	pregunta:	¿por	qué	prosiguió	su	cruzada	contra	esta	y
otras	filosofías	racionalistas	con	infatigable	energía	hasta	el	mismo	fin	de	su	vida?

La	respuesta	está	en	lo	que	hemos	dicho	sobre	orientación.	Lo	que	en	mi	opinión
galvanizaba	 a	 Elias	 era	 que	 comprendía	 que	 la	 dimensión	 trascendental	 del
pensamiento	 kantiano	 es	 derrotista.	Da	 por	 supuesto	 que	 los	 individuos	 no	 pueden
adaptarse	 a	 situaciones	 diferentes	 y	 desarrollar	 nuevas	 formas	 de	 pensar	 según	 la
naturaleza	 de	 tos	 nuevos	 objetos	 que	 aparecen	 y	 a	 los	 que	 se	 enfrentan:	 están
encadenados	 para	 siempre	 por	 categorías	 establecidas.	 Y	 las	 versiones	 de	 la	 duda
cartesiana	abdican	de	toda	responsabilidad	en	la	misma	tarea,	dando	por	supuesto	que
en	el	fondo	nunca	podemos	estar	seguros	en	realidad	de	si	existe	el	mundo	real	que
pretendemos	entender.	Ambas	filosofías	son	individualistas	y	ambas	huyen	del	hecho
evidente	 de	 las	 síntesis	 progresivas	 históricamente	 desarrolladas	 de	 las	 ciencias	 a
partir	de	nuevas	observaciones.	Elias	sostiene	que	los	hechos	indican	que	el	número
de	símbolos	y	lenguas	que	han	creado	las	gentes	a	 lo	 largo	de	los	siglos	y	seguirán
creando	no	tiene	límite.

Elias	dice	al	final	del	fragmento	introductorio,	que	estas	filosofías	que	ponen	en
duda	 que	 exista	 algo	 independiente	 del	 sujeto	 consciente	 son	 «el	 gusano	 de	 la
manzana	 de	 la	 modernidad»	 (pág.	 49).	 Son	 un	 acompañamiento	 destructivo	 del
movimiento	 científico	 y	 sólo	 pueden	 obstaculizar	 las	 tareas	 decisivas	 cognitivo-
orientativas	a	las	que	se	enfrenta	la	humanidad	en	la	fase	siguiente	de	su	desarrollo.
La	persecución	 implacable	a	que	 les	sometió	Elias	no	era	ninguna	simple	vendetta.
Había	muchísimo	más	en	juego.

RICHARD	KILMINSTER

www.lectulandia.com	-	Página	18



M
Introducción

uchos	 de	 los	 problemas	 que	 se	 plantean	 y	 analizan	 en	 esta	 introducción	 no
son	problemas	de	 la	 sociología	convencional	 tal	 como	es	hoy	en	esta	etapa
relativamente	primitiva	de	su	desarrollo.	No	sólo	resulta	difícil	en	esta	etapa

abordar	 la	 sucesión	 procesual	 en	 la	 que	 un	 acontecimiento	 no	 puede	 llegar	 a
producirse	 si	 no	 se	 ha	 producido	 antes	 otro	 acontecimiento	 anterior.	 En	 otras
palabras,	la	sociología	no	sólo	ha	de	apreciar	y	representar	simbólicamente	procesos
sino	 que	 necesita	 también	 entender	 plenamente	 el	 hecho	 de	 que	 la	 ubicación	 de
acontecimientos	puede	producirse	en	una	serie	de	distintos	niveles	de	integración.

Consideremos	 la	 orientación	 en	 lo	 que	 llamamos	 espacio.	 Se	 puede	 representar
por	conceptos	como	anchura,	profundidad	o	longitud.	Pero	a	un	nivel	de	integración
más	alto	se	puede	representar	también	por	el	concepto	«espacio»	y	no	es	improbable
que,	 en	 el	 desarrollo	 de	 la	 humanidad,	 conceptos	 como	 longitud	 o	 anchura
precediesen	a	la	integración	superior	que	representa	el	concepto	de	espacio.	Por	otra
parte,	«espacio»	constituye	una	integración	a	un	nivel	de	concepción	más	bajo	que	el
concepto	«dimensión»,	que	indica	implícitamente	que	espacio	no	es	el	único	nivel	de
orientación.	El	descubrimiento	de	que	una	orientación	completa	de	un	acontecimiento
en	el	espacio	exige	su	determinación	en	el	 tiempo	también	fue,	como	es	sabido,	un
acontecimiento	 científico	 trascendental.	 No	 es	 posible	 ubicar	 plenamente	 un
acontecimiento	en	el	espacio	si	no	se	le	ubica	a	la	vez	en	el	tiempo.	De	hecho,	si	uno
dice	«Einstein	descubrió	que	nuestro	universo	es	un	universo	cuatridimensional»,	eso
no	quiere	decir	en	realidad	que	la	integración	de	medios	de	ubicación	en	el	nivel	de
tiempo	y	espacio	fuese	desconocida	antes	de	que	Einstein	 la	hiciese	explícita.	Todo
cambio	de	longitud	es	también	un	cambio	de	tiempo.	Es	difícil	de	aceptar	la	idea	de
que	antes	de	Einstein	nadie	se	diese	cuenta	nunca	de	este	hecho.	Uno	de	los	méritos
de	Einstein	fue	que	tuvo	el	valor	de	demostrar	y	expresar	científicamente	algo	obvio.

Supongamos	 que	 estoy	 visitando	 una	 población	 desconocida,	 con	 un	 plano	 de
calles	en	la	mano.	No	tengo	en	este	caso	ningún	problema	para	diferenciar	entre	dos
formas	 de	 existencia.	 Las	 calles,	 las	 casas	 y	 las	 plazas	 pueden	 catalogarse	 como
realmente	 existentes.	El	 plano	 de	 la	 ciudad	 es	 una	 representación	 simbólica	 de	 esa
realidad.	No	hay	por	qué	dudar	en	este	caso	de	 la	correspondencia	entre	 símbolo	y
realidad.	El	autor	del	plano	puede	haber	cometido	errores,	pero	podemos	en	general
confiar	en	el	propio	interés	de	los	editores	que	han	procurado	que	se	corrigiesen	los
errores	 y	 que	 los	 planos	de	 la	 ciudad	que	venden	 sean	 representaciones	 simbólicas
exactas	 del	 trazado	 de	 la	 ciudad.	 Si	 utilizamos	 la	 relación	 entre	 la	 unidad	 física	 y
social	de	una	población	y	la	representación	simbólica	de	su	trazado	en	la	forma	de	un
plano	 o	 mapa	 como	 modelo,	 se	 nos	 plantea	 una	 dificultad	 que	 puede	 resultar
insuperable	 mientras	 no	 la	 afrontemos.	 Puede	 parecer	 también	 que	 es	 demasiado
trivial	 para	 que	 merezca	 un	 examen	más	 detenido.	 Es	 razonable	 conceptualizar	 la
relación	 entre	 una	 población	 y	 su	 plano	 como	 la	 que	 hay	 entre	 algo	 que	 existe

www.lectulandia.com	-	Página	19



realmente	 y	 algo	 que	 sólo	 es	 su	 representación	 simbólica.	 Satisface	 la	 tendencia
habitual	 de	 nuestra	 época	 de	 apreciar	 diferencias	 como	 oposiciones.	 Pero	 la
connotación	 de	 oposición	 en	 este	 caso	 es	 la	 de	 fantasía	 y	 realidad.	 El	 mapa	 y	 la
ciudad	 tienen	 una	 forma	 de	 existencia	 diferente	 pero	 no	 opuesta.	 Ni	 siquiera	 las
lenguas	más	diferenciadas	lo	están	hoy	suficiente	para	proporcionar	a	los	que	las	usan
un	 medio	 de	 comunicación	 con	 símbolos	 lingüísticos	 preconcebidos	 de	 elementos
que	sean	diferenciables	sin	que	haya	entre	ellos	un	antagonismo.	Como	mercancías,
los	planos	forman	parte	del	mismo	nivel	de	realidad	que	 la	ciudad	que	representan.
Como	 representaciones	 simbólicas	 de	 la	 ciudad,	 los	 planos	 de	 esta	 están	 al	mismo
tiempo	 separados	 de	 ella.	 Los	 individuos	 deben	 ser	 capaces	 de	 distanciarse	 de	 la
realidad	 física	de	 la	población	para	 elaborar	y	utilizar	un	plano	de	ese	 tipo;	deben,
digamos,	ascender	mentalmente	hasta	un	nivel	de	síntesis	situado	por	encima	de	su
existencia	inmediata	como	una	masa	de	materia.

Hay	varios	 tipos	de	representación	simbólica.	Los	planos	son	sólo	uno	de	ellos.
Las	lenguas	son	otro.	Las	personas	que	hablan	inglés	y	desean	hacer	un	comentario
sobre	el	cielo	de	la	noche	pueden	utilizar	la	pauta	sonora	«moon»,	luna.	En	su	lengua
esta	pauta	sonora	representa	simbólicamente	el	cuerpo	celeste	de	mayor	tamaño	del
cielo	 nocturno.	 Los	 seres	 humanos	 son	 capaces	 de	 comunicarse	 entre	 ellos	 con	 la
ayuda	 de	 una	 amplia	 gama	 de	 pautas	 sonoras	 como	 esta.	 Pueden	 almacenar	 el
conocimiento	en	su	memoria	y	transmitirlo	de	una	generación	a	otra.	Una	forma	muy
definida	de	regularización	social	permite	que	dentro	de	la	misma	sociedad	todos	los
miembros	 de	 esta	 identifiquen	 las	 mismas	 pautas	 sonoras	 con	 el	 mismo	 sentido
aproximado,	 es	 decir,	 como	 símbolos	 que	 representan	 el	 mismo	 objeto	 de
conocimiento.

Consideremos	otro	ejemplo,	la	palabra	«virus».	Se	inventó	y	se	regularizó	cuando
se	descubrieron	agentes	más	pequeños	que	los	bacilos	que	causaban	un	tipo	concreto
de	 enfermedades,	 y	 se	 necesitaba	 un	 símbolo	 común	 con	 la	 ayuda	 del	 cual	 los
individuos	pudiesen	comunicarse	sobre	los	virus.	Sin	ese	símbolo	común	era	difícil,
hasta	 imposible	 incluso,	 comunicarse	 en	 relación	 con	 ellos.	 Pero	 la	 necesidad	 de
nombres	no	se	limita	a	objetos	raros	y	especializados.	Los	objetos	más	corrientes	de
nuestra	 vida	 cotidiana	 como	 botones,	 camisas,	 escaleras	 y	 bicicletas	 necesitan	 una
representación	 simbólica	 regularizada	 para	 que	 podamos	 comunicamos	 sobre	 ellos.
De	 hecho,	 lodo	 lo	 que	 no	 está	 representado	 simbólicamente	 en	 el	 idioma	 de	 una
comunidad	 lingüística	 no	 es	 conocido	 por	 sus	 miembros:	 no	 pueden	 comunicarse
entre	sí	sobre	ello.

Eso	no	sólo	es	aplicable	a	palabras	aisladas	sino	a	frases	enteras,	a	pensamientos
en	general.	Pero	 la	 relación	 entre	 representaciones	 simbólicas	 en	 forma	de	 frases	y
aquello	 que	 representan	 es	 compleja.	 Las	 frases	 y,	 más	 aún,	 los	 tejidos	 de	 frases
pueden	 corresponder	 en	 todo	 o	 en	 parte	 a	 lo	 que	 intentan	 representar.	 Tampoco	 se
limita	 la	 necesidad	 de	 símbolos	 comunicables	 a	 objetos	 particulares	 tangibles.	 Se
extiende	a	toda	la	reserva	de	conocimientos	de	una	comunidad	lingüística	y	en	último

www.lectulandia.com	-	Página	20



término	de	la	humanidad,	que	incluye	funciones,	situaciones,	procesos	y	los	propios
símbolos.	Así,	todo	lenguaje	conocido	proporciona	a	quienes	lo	usan	como	medio	de
comunicación	 símbolos	 que	 les	 permiten	 manifestar	 inequívocamente	 si	 las
expresiones	 que	 se	 dirigen	 unos	 a	 otros	 se	 refieren	 a	 quienes	 emiten	 o	 a	 quienes
reciben	el	mensaje	y	si	a	ellos	individualmente	o	como	miembros	de	un	grupo.	En	el
inglés	moderno	y	en	todas	las	lenguas	relacionadas	la	serie	de	pronombres	personales
tiene	esa	función.

La	estructura	de	las	lenguas	está	determinada	por	su	función	social	como	medio
de	comunicación.	Tenemos	motivos	para	suponer	que	todas	las	sociedades	humanas
comparten	entre	ellas	un	fondo	común	de	experiencias	y	por	tanto	de	conocimiento.
Pero	discrepan	ampliamente	en	cuanto	al	contenido	y	alcance	de	su	conocimiento.	De
ahí	 que	 podamos	 encontramos	 con	 que	 los	 idiomas	 de	 algunas	 sociedades	 poseen
representaciones	 simbólicas	 de	 objetos	 de	 conocimiento	 de	 las	 que	 carecen	 los	 de
otras.	Podemos	decir	en	general	que	los	miembros	de	una	sociedad	no	conocen	lo	que
no	tiene	representación	simbólica	en	el	idioma	de	esa	sociedad.	Hemos	de	distinguir,
sin	 embargo,	 entre	 diferentes	 grados	 de	 conocimiento.	 Así,	 las	 experiencias
temporales,	 como	 he	 indicado	 en	 otra	 parte[8],	 puede	 conocerlas	 y	 representarlas
lingüísticamente	 una	 sociedad	 a	 un	 nivel	 de	 síntesis	más	 bajo	 y	 otra	 a	 un	 nivel	 de
síntesis	más	alto.

La	 comunicación	 por	medio	 de	 símbolos,	 que	 puede	 diferir	 de	 una	 sociedad	 a
otra,	 es	 una	 de	 las	 peculiaridades	 de	 la	 humanidad.	 Se	 basa	 en	 la	 organización
biológica	de	 los	 seres	humanos.	La	 inmensa	variabilidad	de	 las	pautas	 sonoras	que
pueden	 producir	 los	 seres	 humanos	 como	 medio	 de	 comunicación	 es	 una	 de	 las
condiciones	 de	 la	 variabilidad	 de	 los	 lenguajes.	 Es	 también	 una	 condición	 de	 la
ampliación	 del	 conocimiento.	 Sin	 cambios	 innovadores	 en	 las	 pautas	 sonoras	 del
idioma	no	serían	posibles	cambios	innovadores	del	conocimiento.	Entre	los	humanos,
sociedades	 diferentes	 pueden	 comunicarse	 por	 medio	 de	 idiomas	 diferentes.	 El
mismo	 hecho,	 la	 misma	 experiencia	 puede	 representarse	 por	 símbolos	 sonoros
diferentes.	 En	 los	 lenguajes	 de	 la	 humanidad	 podemos	 hallar	 mil	 y	 un	 símbolos
sonoros	distintos	para	eso	a	lo	que	en	el	idioma	inglés	se	le	llama	«moon».	Los	seres
humanos	tienen	esto	en	común	con	los	animales,	que	su	forma	de	comunicación	está
predeterminada	 por	 su	 organización	 natural.	 Los	 seres	 humanos	 están	 durante	 un
período	 temprano	de	su	vida	naturalmente	predispuestos	para	aprender	un	 lenguaje.
Los	humanos	difieren	de	otros	seres	vivos	en	el	hecho	de	que	las	pautas	sonoras	que
son	sus	medios	principales	de	comunicación	no	son	característica	de	toda	la	especie
sino	 de	 la	 sociedad	 en	 la	 que	 crecen.	Además,	 estas	 pautas	 sonoras	 que	 llamamos
idioma	 no	 están	 fijadas	 genéticamente,	 sino	 que	 son	 obra	 humana	 y	 el	 miembro
individual	de	una	sociedad	las	adquiere	a	través	de	un	largo	proceso	de	aprendizaje.

Podríamos	decir	correctamente	que	 todo	esto	es	obvio.	Es	obvio	que	 la	primera
lengua,	la	materna,	no	es	innata	sino	que	se	adquiere	por	aprendizaje.	Es	obvio	que	el
idioma	 no	 es	 una	 herencia	 natural	 de	 la	 humanidad	 sino	 que	 puede	 variar	 de	 una

www.lectulandia.com	-	Página	21



sociedad	a	otra.	Sin	embargo,	estas	propiedades,	como	muchas	otras	propiedades	de
los	 seres	 humanos	 que	 indican	 su	 carácter	 único	 entre	 los	 seres	 vivos,	 raras	 veces
constituyen	 el	 centro	 de	 los	 análisis	 e	 investigaciones	 contemporáneos.	Uno	 de	 los
defectos	fundamentales	de	las	ciencias	humanas,	sobre	todo	de	aquellas	que,	como	la
sociología,	 incluyen	los	niveles	de	síntesis	más	elevados	posibles,	es	que	el	modelo
básico	de	 seres	humanos	 con	 el	 que	 trabajan	 es	 confuso	 e	 induce	 a	 confusión.	Los
representantes	de	 las	ciencias	naturales	asumieron	sus	características	como	ciencias
en	un	período	en	el	que	se	discutían	extensamente	 las	propiedades	de	la	naturaleza,
como	algo	distinto	a	un	campo	de	recreo	de	los	espíritus.	Se	había	alcanzado	cierto
grado	 de	 acuerdo	 en	 cuanto	 a	 los	 rasgos	 diferenciables	 de	 los	 acontecimientos
naturales	 con	 relación	 a	 los	 sobrenaturales.	 No	 existe	 un	 grado	 de	 acuerdo
comparable	en	el	modelo	básico	de	seres	humanos	con	el	que	 trabajan	 las	ciencias.
Estas	 están	 enfrascadas,	 como	 era	 de	 esperar,	 en	 una	 incierta	 lucha	 mutua	 por	 la
supremacía.	 Durante	 un	 tiempo	 se	 supuso	 que	 la	 ciencia	 de	 la	 economía	 podría
aportar	un	modelo	global	de	los	seres	humanos,	y	los	biólogos	nunca	han	dejado	de
proclamar	 su	 primacía	 en	 las	 ciencias	 humanas.	 La	 investigación	 aquí	 publicada
puede	hacer	 que	 resulte	más	 fácil	 ver	 que	 lo	más	probable	 es	 que	ninguna	de	 esas
ciencias	humanas	pueda	pretender	en	su	 forma	actual	aportar	 la	 información	básica
precisa	para	un	modelo	básico	de	los	seres	humanos.

Puede	que	no	resulte	fácil	encajar	la	breve	introducción	a	una	teoría	del	símbolo
que	sigue	en	el	esquema	aceptado	de	las	ciencias	humanas.	No	encaja	en	el	campo	de
la	 biología	 tal	 como	 se	 ha	 conformado	 actualmente,	 y	 tiene	 sin	 embargo	 amplitud
suficiente	para	incluir	los	aspectos	biológicos	de	la	existencia	humana.	No	encaja	en
el	campo	de	la	psicología	tal	como	se	entiende	el	término	hoy	en	día.	La	naturaleza
del	lenguaje	no	puede	investigarse	adecuadamente	a	través	de	un	tipo	de	psicología
centrada	 en	 el	 individuo.	 Ni	 encaja	 en	 la	 corriente	 principal	 de	 la	 sociología	 que
menosprecia	hasta	el	momento	 la	 información	paradigmática	que	exige	el	complejo
«conocimiento,	lenguaje,	memoria	y	pensamiento».	Tarde	o	temprano	será	necesario
analizar	críticamente	la	división	del	trabajo	que	hoy	rige	entre	las	ciencias	humanas	o
sociales.	La	antigua	división	cuerpo-alma	sigue	siendo	madrina	de	 la	división	entre
fisiología	y	psicología.	La	diferenciación	entre	 la	ciencia	política	y	 la	ciencia	de	 la
economía	tiene	una	cierta	deuda	con	la	etapa	de	desarrollo	de	la	división	del	trabajo
entre	empresarios	profesionales	y	políticos	profesionales.	Tal	 como	están	 las	 cosas,
parece	que	demos	por	supuesto	que	la	estructura	interna	de	ciencias	humanas	como	la
psicología,	 la	 sociología,	 la	 economía	 y	 la	 historia	 pueda	 cambiar,	 mientras	 la
división	de	ciencias	de	 acuerdo	con	 las	 instituciones	 actuales	 se	 acepta	 tácitamente
como	inalterable.	Sin	embargo,	por	debajo	del	esquema	actual	de	las	ciencias	sociales
hay	un	 concepto	de	 los	 seres	humanos	que	normalmente	no	 se	 analiza	y	que,	 si	 se
analiza,	resulta	ser	completamente	inadecuado,	cuando	no	claramente	engañoso.

Los	 problemas	 que	 investigan	 los	 científicos	 sociales	 y	 las	 soluciones	 que
descubren	 se	 apoyan	 en	 una	 base	 de	 conceptos	 de	 un	 nivel	 de	 síntesis	 muy	 alto

www.lectulandia.com	-	Página	22



respecto	 a	 los	 que	 se	 plantean	 pocos	 interrogantes	 si	 es	 que	 se	 plantea	 alguno.	 Se
utilizan	rutinariamente	como	si	fuesen	una	propiedad	inalterable	de	la	humanidad,	y
en	sociedades	como	la	nuestra	suelen	adoptar	la	forma	de	una	antítesis	bipolar	como
«naturaleza	y	cultura»,	«cuerpo	y	mente»	o	«sujeto	y	objeto».	Si	naturaleza	y	cultura
o	naturaleza	y	sociedad	se	aprecian	de	ese	modo,	puede	resultar	difícil	de	seguir	 la
argumentación	 que	 se	 sigue	 aquí.	 Es	 posible,	 claro	 está,	 que	 la	 cultura	 humana	 se
oponga	a	la	naturaleza	humana.	Por	otra	parte,	la	constitución	de	los	seres	humanos
hace	que	les	sea	preciso	elaborar	sus	propios	productos	culturales	específicos	para	su
sociedad.	 Su	 maduración	 biológica	 exige	 el	 complemento	 de	 un	 proceso	 de
aprendizaje	social.	Si	no	tienen	ninguna	oportunidad	social	de	aprender	un	lenguaje,
la	predisposición	biológica	a	aprenderlo	permanece	sin	uso.	En	el	caso	humano,	los
procesos	 biológicos	 y	 sociales,	 en	 vez	 de	 ser	 opuestos	 polares,	 deben	 entrelazarse
para	ser	eficaces.

Además,	 las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento	 y	 del	 lenguaje	 tienden	 a
presentar	 el	 acto	 individual	 de	 conocer	 o	de	hablar	 como	el	 punto	de	partida	de	 la
tarea	que	abordan.	El	punto	de	partida	es	una	persona	individual	absolutamente	sola
en	 este	mundo	 que,	 con	 un	 giro	 del	 brazo,	 atrapa	 de	 la	 nada	 ciertos	 elementos	 de
conocimiento	 y	 busca	 una	 solución	 al	 problema	 de	 cómo	 estos	 elementos	 pueden
realizar	 su	 tarea	 de	 transmitir	 conocimiento	 de	 una	 persona	 a	 otras,	 cómo	 pueden
tener	 un	 significado	 que	 corresponde	 a	 lo	 que	 es	 objeto	 de	 la	 transmisión	 de
conocimiento.	 ¿Cómo	pueden	 las	 pautas	 sonoras	 transmitir	 al	 receptor	 imágenes	 o,
dicho	 de	 otro	 modo,	 significados	 que	 el	 emisor	 asocia	 a	 ellas?	 El	 planteamiento
concuerda	con	 los	dalos	 relevantes	y	 la	 solución	puede	elaborarse	por	ello	 también
cerca	de	los	datos.

Pero	primero	tendremos	que	liberamos	de	la	fuerza	apremiante	de	la	costumbre.
La	costumbre	ha	habituado	a	los	individuos	que	buscan	una	explicación	de	este	tipo	a
buscar	una	solución	que	tenga	el	carácter	de	un	inicio.	Esa	solución	no	es	factible.	La
formación	de	un	 lenguaje,	como	 la	del	conocimiento,	es	un	proceso	continuado	sin
quiebras	absolutas.	Lo	que	puede	esperarse	hallar	a	largo	plazo	es,	en	otras	palabras,
un	 flujo	 incesante	 de	 lenguaje	 y	 de	 conocimiento	 que	 contiene	 medios	 de
comunicación	 y	 orientación	 regularizados.	 Se	 mantiene	 vivo	 mediante	 técnicas
regularizadas	 que	 pueden	 o	 no	 identificarse	 como	 tales.	 La	 capacidad	 de	 controlar
pautas	de	conocimiento	y	de	lenguaje	en	una	sociedad	suele	ser	concomitante	de	la
distribución	de	oportunidades	de	poder	en	una	sociedad.	Los	brotes	de	integración	y
desintegración	suelen	dejar	huellas	en	el	desarrollo	del	idioma	y	el	conocimiento	de
una	sociedad.

Las	 teorías	del	conocimiento	cuyo	modelo	central	es	una	divisoria	sujeto-objeto
muestran	lo	fácil	que	es	aceptar	una	teoría	que	otorga	a	un	doble	de	uno	mismo	lugar
prominente	y	con	 la	que	uno	puede	en	consecuencia	 realmente	 identificarse.	No	es
difícil	 reconocer	 en	 el	 sujeto	 filosófico	 del	 conocimiento	 el	 Ego	 generalizado.	 La
tenacidad	 con	 la	 que	 se	 mantuvo	 la	 teoría	 del	 conocimiento	 sujeto-objeto	 durante

www.lectulandia.com	-	Página	23



cientos	 de	 años	 como	 la	 teoría	 dominante	 nos	 recuerda	 la	 constancia	 con	 que
mantuvo	el	predominio	la	teoría	geocéntrica	del	universo.	Era	agradable	saber	que	el
hábitat	propio	era	el	centro	del	universo.	Había	pruebas	irrefutables	que	confirmaban
la	hipótesis	errónea.	El	sol	viajaba	día	tras	día	por	el	cielo,	aparentemente	alrededor
de	la	tierra.	Sin	embargo,	se	descubrió	el	error.

En	este	caso	podemos	diferenciar	claramente	entre	datos	que	son	representaciones
simbólicas	y	los	que	no	lo	son,	y	que	se	clasifican	por	ello	de	una	forma	distinta:	se
clasifican	como	reales.	La	filosofía	que	sigue	la	tradición	de	Descartes	es	sobre	todo
una	 filosofía	 de	 la	 duda.	 Enseña	 a	 sus	 seguidores	 a	 dudar.	 Lo	 que	 esos	 sucesores
exponían	no	era	necesariamente,	y	en	muchos	casos	no	lo	era	decididamente,	una	vía
para	superar	la	duda,	sino	los	méritos	de	la	duda	como	tal.	La	duda	básica	se	dirigía
contra	 el	 supuesto	 de	 que	 los	 seres	 humanos	 pueden	 llegar	 a	 saber	 cómo	 están
estructurados	 los	 objetos	 de	 su	 conocimiento	 con	 total	 independencia	 del	 hecho	de
que	sean	objetos	del	conocimiento	humano.	Filósofos	herederos	de	Descartes,	Kant,
Husserl	y	Popper	imputaron	a	los	que	ellos	consideraban	precartesianos	la	opinión	de
que	 un	 buen	 día	 los	 seres	 humanos	 despertarían	 y	 descubrirían	 que	 conocían	 los
objetos	del	conocimiento	con	independencia	del	hecho	de	que	se	tratasen	de	objetos
del	conocimiento	humano.	Los	filósofos	de	la	etapa	cartesiana	no	siempre	postularon
explícitamente	que	el	conocimiento	falsee.	Se	limitaban	a	decir:	es	posible;	los	seres
humanos	nunca	pueden	saber	si	es	así	o	no;	lo	honrado	es	decir:	dudamos.

Un	 ejemplo	 puede	 ayudar.	Hoy	 es	 ya	 una	 vieja	 historia	muy	 estimada	 cómo	 el
filósofo	 escocés	 David	 Hume	 comprendió	 que	 los	 individuos	 tal	 vez	 no	 puedan
adquirir	 a	 través	 de	 la	 propia	 experiencia	 individual	 el	 concepto	de	 relación	 causal
como	 tipo	 de	 explicación	 universal.	 Y	 que	 fue	 así	 el	 primero	 que	 descubrió	 un
problema	filosófico	fundamental:	¿cómo	demonios	llegan	los	seres	humanos,	si	no	es
como	 resultado	 de	 su	 propia	 experiencia,	 a	 suponer	 que	 todos	 los	 problemas	 no
resueltos	pueden	tener	solución	en	la	forma	de	una	relación	de	causa-efecto?	A	David
Hume	 le	 desconcertó	 esto	 y,	 como	 era	 una	 persona	modesta,	 confesó	 que	 no	 sabía
cómo	responder	a	la	pregunta.

El	 gran	 Immanuel	Kant	 siguió	 buscando	 una	 solución	 al	 problema	 de	Hume	 y
proclamó	orgullosamente	en	su	Crítica	de	la	Razón	Pura	que	la	había	hallado.	Estaba
de	acuerdo	con	Hume	en	que	el	que	el	ser	humano	esperase	una	solución	causal	a	una
variedad	 casi	 ilimitada	 de	 problemas	 tal	 vez	 no	 pudiese	 proceder	 de	 la	 propia
experiencia	del	individuo.	Pero	fue	más	allá	que	Hume	al	afirmar	que	esa	esperanza
humana	universal	de	que	siempre	podía	acabar	hallándose	una	relación	causa-efecto
como	solución	a	 todos	 los	problemas	pendientes	 era	una	característica	de	 la	propia
razón	 humana,	 como	 «substancia»,	 «dios»	 y	 otros	 muchos	 conceptos	 básicos.	 La
solución	de	Kant	al	problema	era	sencilla	y,	en	caso	de	que	fuese	correcta,	de	largo
alcance	en	sus	consecuencias.	Según	él,	la	ubicuidad	de	las	relaciones	causales	no	se
debía	 a	 su	 repetición	 fáctica	 en	 el	 mundo	 como	 tal	 sino	 a	 la	 estructura	 de	 la
inteligencia	humana.	Las	relaciones	causales	estaban,	según	Kant,	 incorporadas	a	la

www.lectulandia.com	-	Página	24



razón	humana	antes	que	cualquier	experiencia	o,	en	otras	palabras,	a	priori.	La	razón
no	trascendía	la	experiencia;	si	fuese	así,	las	relaciones	causales	podrían	considerarse
fantasías	 y	 especulaciones.	 Kant	 consideraba	 como	 su	 gran	 descubrimiento	 que
formas	 específicas	 de	 razonamiento,	 entre	 ellas	 las	 relaciones	 causales,	 no
trascendían	la	experiencia	humana	sino	que	eran	condiciones	universales	de	todas	las
experiencias	 humanas	 o,	 en	 lenguaje	 de	 Kant,	 trascendentales.	 Kant	 diferenció
tajantemente	 dos	 conceptos	 que	 antes	 podían	 usarse	 como	más	 o	menos	 idénticos.
Decretó	que	en	adelante	los	filósofos	debían	diferenciar	inequívocamente	el	término
«trascendente»,	que	podía	derivarse	de	la	experiencia	y	sin	embargo	trascenderla,	del
término	«trascendental»,	que	él	 consideraba	un	 supuesto	previo	de	 la	experiencia	y
que	podía	derivarse	como	tal	de	una	observación	sistemática	de	experiencias.

El	trascendentalismo	de	Kant	tuvo	graves	consecuencias.	Daba	por	supuesto	que
los	 seres	 humanos	 no	 pueden	 saber	 nunca	 si	 el	 mundo	 como	 tal	 tiene	 todas	 esas
características	 que	 parece	 tener	 cuando	 pasa	 a	 través	 de	 la	 conciencia	 o	 la	 razón.
Porque	 al	 hacerlo	 adquiere	 algunas	 de	 esas	 propiedades	 que	 están	 predeterminadas
por	la	naturaleza	de	la	razón	humana,	por	características	de	la	propia	mente	humana.
Según	Kant,	el	raciocinio	humano	no	era	capaz	de	adaptarse	a	todos	los	tipos	posibles
de	experiencia.	No	era	infinitamente	variable	en	correspondencia	con	la	multiplicidad
del	propio	mundo.	El	 raciocinio	humano	 tenía,	 según	Kant,	 límites	definidos	 como
medio	 de	 orientación.	 Nos	 vemos	 obligados	 a	 encajar	 nuestras	 experiencias	 en	 un
esquema	predeterminado	que	dicta	la	naturaleza	humana.	La	fuerza	imperativa	de	esa
expectativa	de	hallar	soluciones	a	todo	tipo	de	problemas	en	la	forma	de	una	relación
de	 causa	 y	 efecto	 puede	 servir	 de	 ejemplo.	 No	 se	 deriva	 de	 la	 naturaleza	 de	 los
objetos	 del	 razonamiento,	 sino	 de	 la	 naturaleza	 de	 los	 sujetos.	 Kant	 fue
involuntariamente	un	promotor	del	relativismo	filosófico.

Y	 sin	 embargo,	 no	 es	 demasiado	 difícil	 avanzar	 hacia	 una	 solución	 de	 ese
problema	 planteado	 por	 Hume,	 que	 Kant	 creyó	 haber	 resuelto.	 La	 creencia	 en	 el
carácter	satisfactorio	de	las	soluciones	causales	de	todo	tipo	de	problemas	no	puede
basarse	 en	 la	 experiencia	 de	 personas	 individuales.	 ¿Se	 basa	 en	 la	 naturaleza	 del
raciocinio	humano?	¿Qué	más	soluciones	se	nos	ofrecen?	La	solución	mas	inmediata
es	bastante	simple.	No	hay	ninguna	necesidad	de	buscar	un	refugio	en	el	supuesto	de
una	 forma	 de	 raciocinio	 predeterminada	 naturalmente.	 El	 término	 «causa»	 y	 sus
diversos	usos	es	algo	que	adquieren	a	través	de	un	proceso	de	aprendizaje	todos	los
miembros	normalmente	dotados	de	una	comunidad	 lingüística	contemporánea.	¿Por
qué	Hume	y	Kant	no	dieron	con	esta	solución	evidente?	Probablemente	porque	no	era
la	 solución	 a	 su	 problema,	 al	 problema	 tal	 como	 se	 les	 planteaba	 a	 individuos
formados	 en	 la	 tradición	 filosófica.	Ellos	 esperaban	una	 solución	 causal,	 conectada
con	 su	 tradición	 individualista.	 Era	 esta	 tradición	 la	 que	 se	 expresaba	 en	 la
formulación	que	hizo	Hume	del	problema,	y	en	la	solución	de	Kant.	No	adquirida	a
través	de	la	experiencia	individual,	que	es	demasiado	limitada	para	un	juicio	de	ese
alcance,	decía	Hume.	Basada	en	la	naturaleza	del	raciocinio	humano,	contestó	Kant,

www.lectulandia.com	-	Página	25



utilizando	un	modelo	causal.	Las	 explicaciones	 sociales,	 el	 conocimiento	de	que	 la
adquisición	de	un	lenguaje	y	por	tanto	de	palabras	como	«causa»	y	«efecto»	es	algo
más	 que	 una	 acumulación	 de	 acciones	 individuales,	 quedaba	 fuera	 del	 alcance	 de
ambos,	Y	tampoco	estaban	en	condiciones	de	apreciar	la	satisfacción	social	vinculada
al	 hallazgo	 de	 una	 explicación	 causal	 como	 un	 aspecto	 del	 hábito	 social	 de	 un
período,	como	una	forma	de	compulsión	social.

La	expectativa	de	un	tipo	específico	de	explicación	no	se	debe	a	una	experiencia
personal	de	un	individuo,	sino	a	las	experiencias	colectivas	de	un	grupo	completo	a	lo
largo	 de	 varias	 generaciones.	 Si	 los	 individuos	 crecen	 en	 una	 sociedad	 donde	 la
brujería	 ha	 llegado	 a	 considerarse	 indiscutiblemente	 la	 fuerza	 más	 poderosa,	 es
probable	 que	 descubran	 la	 solución	 socialmente	 exigida	 a	 sus	 problemas	 urgentes
cuando	 hallen	 la	 bruja	 que	 ha	 causado	 el	 daño	 que	 intentan	 explicar.	 Tanto	Hume
como	 Kant	 habían	 aprendido	 a	 buscar	 la	 explicación	 causal	 y	 el	 propio	 término
«causa»	desde	la	infancia	como	un	ingrediente	de	su	lenguaje	evidente	por	sí	mismo,
Podemos	muy	 bien	 preguntar	 por	 qué	 no	 fueron	 capaces	 de	 dar	 con	 esta	 solución
obvia.	La	razón	más	probable	puede	que	fuese	que	en	su	sociedad	y	en	su	profesión
las	soluciones	de	este	tipo,	soluciones	sociales,	no	tenían	el	valor	cognitivo	de	hoy	y
no	 las	 acompañaba	 el	 mismo	 sentimiento	 de	 satisfacción	 que	 hoy	 podría
acompañarlas.	En	realidad,	no	es	del	todo	correcto	suponer	que	la	búsqueda	de	causas
impersonales	sea	la	favorita	para	explicar	todos	los	períodos.	La	precedió	en	general,
y	 la	 acompañó	 a	 menudo,	 la	 búsqueda	 de	 personas	 vivas	 como	 autoras	 de
acontecimientos,	y	la	concepción	de	todos	los	acontecimientos	como	acciones	que	se
intentaban	explicar.	La	pregunta	«¿Quién	destruyó	mi	casa	con	un	rayo?»	precedió	a
la	 pregunta	 «¿Qué	 destruyó	mi	 casa?».	 Las	 explicaciones	 causales	 alcanzaron	 una
supremacía	parcial	bastante	tarde	en	el	desarrollo	de	la	humanidad.	La	mayoría	de	los
individuos	 vivos	 probablemente	 busquen	 aún	 una	 respuesta	 a	 la	 pregunta	 «¿Quién
creó	 el	mundo?»,	 no	 «¿Qué	 cambios	 explican	 la	 configuración	 actual	 del	 universo
físico?».	La	búsqueda	de	explicaciones	en	un	proceso	a	 largo	plazo	se	halla	aún	en
una	fase	primitiva.

Los	individuos	pueden	experimentar	el	mundo	como	naturaleza	o	como	historia.
Podemos	ver	 el	mundo	a	 la	manera	de	Newton,	 como	un	plan	 trazado	por	un	gran
espíritu:	todo	lo	que	sucede	se	ajusta	a	un	orden	perfecto.	Los	acontecimientos	de	este
mundo	 vistos	 como	 naturaleza	 se	 repiten	 una	 y	 otra	 vez.	 La	 naturaleza	 sigue
obediente	leyes	inmutables	que	ha	prescrito	para	ella	el	gran	planificador.	El	premio	a
esa	 obediencia	 es	 la	 gran	 armonía	 recíproca	 en	 que	 viven	 todos	 los	 seres.	 La
majestuosa	salida	del	sol	matutino	por	el	horizonte,	el	esplendor	del	sol	vespertino	en
el	 crepúsculo,	 dan	 testimonio	 del	 realismo	 de	 esta	 concepción	 del	 mundo	 como
naturaleza	que	sigue	eternamente	su	curso	prescrito.

Pero	también	podemos	ver	este	mundo	como	historia.	También	en	ese	caso	tiene
sus	regularidades.	Si	elegimos	esta	posición	el	sol	pasa	a	ser	identificable	como	una
estrella	 de	 tamaño	medio	 como	millones	más.	La	belleza	del	 cielo	 luminoso	de	un

www.lectulandia.com	-	Página	26



verano	sin	nubes	no	necesita	ocultar	su	indiferencia	al	destino	humano.	Después	de
un	número	predecible	de	años	las	reacciones	atómicas	del	sol,	que	sustentan	la	vida,
perderán	sus	poderes.	Es	probable	que	el	 sol	 se	desintegre	a	 través	de	una	serie	de
fases	 bien	 conocidas	 por	 la	 observación	 de	 otras	 estrellas	 de	 este	 tipo.	El	 trajín	 de
nuestro	sistema	solar	es	tan	único	como	la	Batalla	de	Waterloo	dentro	del	universo	sin
nombre	 del	 que	 forma	 parte.	 Y,	 de	 hecho,	 la	 batalla	 de	Waterloo	 forma	 parte	 del
mismo	 universo	 al	 que	 pertenece	 a	 su	 manera	 mi	 escritorio.	 Es	 probable	 que
transcurrido	 un	 tiempo	 desaparezcan	 las	 condiciones	 que	 dieron	 origen	 al	 tipo	 de
organización	autorreguladora	que	llamamos	vida.

Partiendo	del	hecho	de	que	los	seres	humanos	pueden	experimentar	el	mundo	de
dos	 formas	 distintas,	 como	 un	 mundo	 que	 puede	 representarse	 con	 la	 máxima
claridad	por	medio	de	símbolos	de	regularidades	invariables	y	como	un	mundo	que
representa	 la	 estructura	 de	 un	 cambio	 sucesivo	 incesante	 en	 una	 o	 dos	 direcciones
complementarias,	se	puede	llegar	fácilmente	a	la	conclusión	de	que	este	mundo	está
formado	por	dos	universos	diferentes,	uno	de	los	cuales	se	caracteriza	por	la	palabra
clave	«naturaleza»,	el	otro	por	la	de	«historia»	o	«cultura».	De	hecho,	estas	palabras
clave	representan	dos	formas	diferentes	de	ordenar	experiencias.	Por	razones	que	no
son	 inmediatamente	 evidentes	 nuestro	 mundo	 admite	 dos	 modos	 diferentes	 de
seleccionar	 y	 ordenar	 percepciones.	 Puede	 suceder	 que	 en	 algunos	 casos	 se
corresponda	 más	 con	 la	 realidad	 uno	 y	 en	 otros	 casos	 otro,	 o	 que	 campos	 de
problemas	 diferentes	 exijan	 combinaciones	 diferentes	 de	 esos	 dos	 tipos	 de
representación	simbólica.

Los	 seres	 humanos,	 que	 constituyen	 lo	 que	 probablemente	 sea	 uno	 de	 los
acontecimientos	 más	 raros	 que	 se	 dan	 en	 la	 naturaleza,	 puede	 que	 dispongan	 de
tiempo	y	hasta	quizás	de	oportunidades	de	hacer	 su	vida	en	común	más	agradable,
más	cómoda	y	significativa	de	lo	que	lo	ha	sido	hasta	el	presente.	Nadie	puede	hacer
eso	por	los	seres	humanos;	deben	hacerlo	ellos	mismos.	Es	improbable	que	vayan	a
encontrar	 en	 los	 pocos	millones	 de	 años	 que	 les	 quedan	 algo	mejor	 que	 hacer	 que
buscar	precisamente	eso,	 la	producción	de	mejores	condiciones	de	vida	en	 la	 tierra
para	ellos	y	para	 todos	 los	que	hayan	elegido	como	compañeros	en	ese	camino.	Es
posible,	claro,	que	los	humanos	estén	amenazados	por	peligros	todavía	desconocidos,
por	peligros	que	se	relacionen	con	el	dolor,	y	que	quizás	puedan	hacer	que	disminuya
el	gozo	de	la	vida,	que	han	hecho	disminuir	hasta	ahora	y	pueden	hacerlo	aún	más	los
propios	humanos.	En	ese	 caso	más	 seres	humanos,	o	quizás	 todos,	pueden	 llegar	 a
decidir	que	es	preferible	la	muerte	a	seguir	viviendo	en	la	tierra.	De	acuerdo	con	la
responsabilidad	 que	 tienen	 asignada	 como	 las	 únicas	 criaturas	 capaces	 de
cooperación	 informada	 y	 planificada	 (los	 únicos	 seres	 capaces	 de	 esa	 actuación),
pueden	 decidir	 que	 es	 probable	 que	 el	 futuro	 conduzca	 a	 la	 humanidad	 a	 una
situación	 en	 la	 que	 las	 posibilidades	 de	 sufrimiento	 superen	 a	 las	 posibilidades	 de
gozo.	En	 esa	 situación,	muchos	 seres	 humanos,	 quizá	 todos,	 pueden	decidir	 que	 lo
más	razonable	es	poner	fin	a	las	condiciones	que	hicieron	posible	la	vida	en	la	tierra	o

www.lectulandia.com	-	Página	27



donde	 el	 vástago	 de	 la	 humanidad	 pueda	 haberse	 establecido	 por	 entonces.	 En
semejante	situación	puede	ser	aconsejable	dejar	que	decidan	sobre	la	vida	y	la	muerte
de	la	humanidad	los	individuos	afectados.	Menciono	esta	posibilidad	sólo	para	dejar
bien	claro	el	ocultamiento	continuado	de	las	verdaderas	condiciones	en	que	los	seres
humanos	pueden	considerar	que	vale	la	pena	continuar	su	vida	en	común	dondequiera
que	 sea	 posible,	 y	 saber	 exactamente,	 en	 la	 medida	 en	 que	 eso	 es	 humanamente
posible,	qué	es	lo	que	les	aguarda.

Puede	 que	 se	 piense	 que	 el	 uso	 de	 los	 términos	 «lenguaje»,	 «conocimiento»,
«memoria»	y	otros,	que	pertenecen	al	mismo	complejo	de	conocimiento,	se	aparta	del
habitual.	De	acuerdo	con	una	costumbre	muy	extendida,	 funciones	distintas	de	este
complejo	 de	 conocimiento	 se	 interpretan	 ordinariamente	 como	 si	 las	 diferentes
expresiones	 lingüísticas	 utilizadas	 en	 un	 idioma	 concreto	 como	 pautas	 sonoras
representativas	 de	 las	 diversas	 funciones	 de	 este	 complejo	 de	 conocimiento	 se
refiriesen	 a	 objetos	 diferentes	 que	 existiesen	 por	 separado.	 Así,	 la	 función	 del
lenguaje	de	un	proceso	de	conocimiento	puede	tratarse	socialmente	como	un	objeto,
la	función	de	conocimiento	como	otro,	la	función	de	memoria	como	un	tercero.	Esa
tendencia	a	tratar	funciones	diferentes	del	mismo	complejo	de	conocimiento	como	si
fuesen	 objetos	 que	 existiesen	 separada	 e	 independientemente	 se	 ha	 abandonado	 en
este	texto.	En	él	las	funciones	diferentes	de	un	proceso	de	conocimiento	único	no	se
tratan	como	si	fuesen	substancialmente	distintas.	Se	tratan,	por	el	contrario,	como	lo
que	 son,	 como	 funciones	 diferentes	 de	 un	 complejo	 de	 conocimiento
substancialmente	 idéntico.	 Lo	 mismo	 puede	 decirse	 de	 las	 características	 como
propiedades	de	individuos	y	sociedades.	Los	lenguajes,	 ideas,	recuerdos	y	todos	los
demás	aspectos	de	complejos	de	conocimiento	no	se	consideran	aquí	 individuales	o
sociales.	 Se	 consideran	 siempre	 potencial	 y	 realmente	 ambas	 cosas,	 sociales	 e
individuales	a	la	vez.

Y	 sufren	 correcciones	 análogas	 otras	 distinciones.	 Podemos	 apreciar	 así	 la
tendencia	 a	 tratar	 distinciones	 familiares	 como	 si	 se	 conociesen	 desde	 tiempo
inmemorial.	La	distinción	entre	objetos	animados	e	inanimados	es	un	claro	ejemplo.
Podemos	sentimos	inclinados	a	suponer	que	la	gente	conoció	en	todas	las	épocas	la
diferencia	entre	cosas	vivientes	y	no	vivientes	del	mismo	modo	que	se	conoce	hoy;
sin	 embargo,	 es	 de	 sobra	 sabido	 que	 esta	 distinción	 era	 en	 otros	 tiempos	 menos
realista	y	precisa	que	hoy.	Una	de	las	características	de	la	forma	de	pensamiento	que
llamamos	 mítica	 es	 la	 atribución	 de	 propiedades	 de	 los	 seres	 vivos	 a	 objetos	 que
ahora	 sabemos	 que	 son	 inanimados.	 Después	 de	 todo,	 hasta	 este	 siglo	 no	 han
empezado	los	seres	humanos	a	tener	un	conocimiento	razonablemente	realista	de	los
acontecimientos	que	permiten	al	sol	dar	luz	y	calor	incansablemente	a	los	habitantes
de	la	 tierra.	El	no	conocer	la	naturaleza	de	la	fusión	nuclear	hizo	que	resultase	más
fácil	atribuir	a	 los	acontecimientos	que	se	desarrollan	al	nivel	del	sol	el	carácter	de
acciones	al	nivel	humano.	No	es	demasiado	difícil	de	 imaginar	cuál	es	 la	dirección
global	 del	 proceso	 de	 crecimiento	 de	 los	 conocimientos	 de	 la	 humanidad.	 El

www.lectulandia.com	-	Página	28



conocimiento	congruente	con	la	realidad	que	la	humanidad	posee	tiene	que	haber	ido
creciendo	a	lo	largo	de	miles	de	años	para	alcanzar	su	condición	presente.

Puede	 parecer	 arriesgado,	 dado	 el	 campo	 de	 observación	 actual,	 hablar	 de	 la
humanidad	como	 la	unidad	 social	de	desarrollo	del	 conocimiento,	 sin	embargo	hay
razones	de	peso	que	hacen	aconsejable	considerar	el	crecimiento	del	género	humano
como	 la	matriz	del	 crecimiento	del	conocimiento.	Es	difícil	 a	 largo	plazo,	y	quizás
sea	 imposible	 para	 un	 subgrupo	 particular	 de	 la	 humanidad,	 apropiarse	 progresos
particulares	 del	 conocimiento.	 En	 las	 luchas	 competitivas	 de	 los	 grupos	 humanos
suelen	tener	un	papel	decisivo	los	progresos	del	conocimiento.	Además,	es	más	fácil
de	robar	el	conocimiento	que	proporciona	ventaja	a	un	grupo	que	casi	cualquier	otra
propiedad	valiosa	de	los	individuos.

Una	forma	lingüística	específica,	llamada	una	pregunta,	suele	servir	como	punto
de	partida	en	el	camino	hacia	el	nuevo	conocimiento.	Es	también	uno	de	los	rasgos
distintivos	 de	 los	 seres	 humanos.	 Son	 los	 únicos	 seres	 animados	 capaces	 de	 hacer
preguntas.	 Las	 preguntas	 indican	 los	 límites	 de	 la	 reserva	 de	 conocimiento	 de	 una
persona	o	un	grupo.	Se	las	dirige	alguien	que	no	sabe	a	alguien	o	algo	que	se	espera
que	 sepa	 la	 respuesta.	Hoy,	 en	un	período	de	 crecimiento	del	 conocimiento	 en	que
podemos	 diferenciar	 con	 cierto	 realismo	 entre	 sujetos	 humanos	 y	 objetos	 no
vivientes,	 un	 sujeto	 vivo	 puede	 hacer	 preguntas	 a	 un	 objeto	 inanimado.	 En	 otros
tiempos	sólo	podía	hacer	preguntas	un	miembro	de	un	mundo	humano	o	del	espíritu	a
otro.	 Hemos	 de	 tener	 en	 cuenta	 también	 un	 significado	 distinto	 de	 términos	 como
«sujeto»	y	«objeto»	o	sus	equivalentes	en	una	sociedad	en	que	se	experimentaba	 la
naturaleza	más	como	un	campo	de	recreo	de	los	espíritus	que	como	el	de	los	átomos
y	las	moléculas.

El	término	«objeto»	conserva	todavía,	en	el	marco	de	una	antítesis	objeto-sujeto,
una	conexión	bastante	íntima	no	con	los	objetos	en	general	sino	con	objetos	sin	vida,
con	objetos	de	 las	ciencias	 físicas.	Ha	seguido	siendo	 también	el	exponente	de	una
larga	 tradición	muy	arraigada	que	 impulsa	a	 los	que	pertenecen	a	ella	a	enfocar	 las
diferencias	 como	 opuestos,	 entregados	 eternamente	 a	 una	 guerra	 mutua,	 como
naturaleza	 y	 cultura,	 objetos	 no	 hechos	 por	 el	 hombre	 y	 objetos	 hechos	 por	 el
hombre.	 «Naturaleza»,	 tal	 como	 se	 usa	 hoy,	 es	 en	 realidad	 un	 conglomerado	 de
valoraciones	a	menudo	divergentes.	El	uso	de	la	palabra	«naturaleza»	o	de	una	filial
suya	puede	ser	desvalorizador,	por	ejemplo	si	se	utiliza	en	relación	con	«materia»	y
por	 tanto	 con	materialismo,	 y	 revalorizador	 si	 se	 utiliza	 en	oposición	 a	 lo	 que	 está
hecho	por	el	hombre.	Puede	tener	connotaciones	de	materialismo	y	connotaciones	de
idealismo.	El	problema	de	la	cognición	humana	no	admite,	en	su	forma	tradicional,
una	 solución	 duradera,	 una	 solución	 que	 pueda	merecer	 el	 consenso	 de	 los	 que	 lo
investigan.	Puede	utilizarse	como	representativo	de	todo	el	universo	y	también	como
representativo	de	las	capas	no	humanas	del	universo	solamente	y	como	antípoda	de
las	capas	humanas	o	culturales.

Las	cosas	no	han	cambiado	mucho	desde	que	Descartes	planteó	por	primera	vez

www.lectulandia.com	-	Página	29



el	 problema	 cognitivo	 básico.	 Ha	 seguido	 planteándose	 a	 lo	 largo	 de	 los	 siglos	 la
misma	pregunta.	En	una	forma	muy	simplificada	el	problema	que	exigía	solución	era:
¿Cómo	 puede	 uno	 llegar	 a	 estar	 seguro	 de	 que	 la	 solución	 que	 se	 ha	 dado	 a	 un
problema	 es	 la	 correcta,	 o	 (en	 lenguaje	 clásico)	 la	 verdadera?	 El	 conocimiento
científico	 progresaba	 a	 pasos	 agigantados.	 La	 duda	 respecto	 a	 la	 certeza	 de	 las
soluciones	 científicas,	 y	 a	 si	 se	 correspondían	 o	 no	 con	 un	 mundo	 real	 existente,
mantuvo	con	obstinación	 toda	 su	 fuerza.	Hombres	 ilustrados	desde	Descartes	hasta
Husserl	y	Popper	vía	Kant	han	dado	a	lo	largo	del	tiempo	soluciones	diversas	a	este
interrogante.	 Fuese	 cual	 fuese	 la	 respuesta,	 la	 duda	 cartesiana	 alzó	 su	 cabeza	 a	 lo
largo	 de	 los	 siglos	 que	 llamamos	 tiempos	modernos	 con	 fuerza	 constante.	Varió	 el
diagnóstico	pero	la	enfermedad	siguió	siendo	la	misma.	La	reserva	de	conocimiento
orientado	a	la	realidad	creció	de	modo	constante	a	lo	largo	de	los	tiempos	modernos.
Pero	 las	 dudas	 sobre	 la	 naturaleza	del	 hecho	no	desaparecieron.	El	 que	hubiese	un
«mundo	real»	que	correspondiese	a	los	cambiantes	símbolos	científicos	siguió	siendo
dudoso.	Sería	muy	arriesgado	decir	que	desde	los	tiempos	de	Descartes	y	de	Kant	no
sólo	ha	aumentado	el	conocimiento	en	sí	sino	también	la	certeza	de	que	el	mundo	real
se	 corresponde	 con	 ese	 mayor	 conocimiento	 científico	 de	 él.	 Podríamos	 reunir
muchas	 pruebas	 que	 apoyarían	 la	 opinión	 contraria,	 la	 de	 que	 el	 conocimiento
científico	 de	 la	 naturaleza	 y	 de	 la	 sociedad	 ha	 crecido	 a	 pasos	 agigantados	 pero	 la
certidumbre	 de	 que	 el	mundo	 es	 realmente	 como	 los	 símbolos	 de	 las	 ciencias	 nos
muestran	 que	 es	 no	 ha	 aumentado	 ni	 mucho	 menos	 entre	 la	 gente	 ilustrada.	 Hay
muchas	 pruebas	 que	 apoyan	 la	 opinión	 de	 que	 la	 creencia	 en	 la	 congruencia	 del
conocimiento	científico	con	la	realidad	ha	disminuido	en	vez	de	aumentar.	Entre	las
personas	ilustradas	se	tiende	a	evitar	expresiones	como	«realidad»	o	«realismo»	en	el
marco	de	 un	 análisis	 del	 conocimiento	 humano.	Por	 otra	 parte,	 pasa	 uno	 a	 hacerse
sospechoso	 de	 no	 haber	 aprendido	 la	 gran	 lección	 que	 hay	 que	 aprender	 de	 la
filosofía	 europea	 clásica,	 comprender	 que	 el	 conocimiento	 no	 es	 simplemente	 una
imagen	especular	o	una	réplica	de	lo	que	se	conoce.	De	hecho,	podríamos	decir	que
es	característica	del	período	poscartesiano	la	simultaneidad	de	un	proceso	acelerado
de	 crecimiento	 de	 los	 conocimientos	 y	 de	 una	 inseguridad	 continua,	 e	 incluso
creciente,	en	cuanto	a	la	relación	entre	el	conocimiento	y	lo	que	afirma	representar,	el
mundo	 desconocido.	 Una	 expansión	 sin	 precedentes	 del	 conocimiento	 que	 se
proclama	realista,	con	una	animosidad	innata,	contra	el	conocimiento	que	procede	de
la	fantasía,	unida	a	una	duda	constante	respecto	a	la	existencia	de	algo	independiente
del	conocedor.	Este	es	el	gusano	de	la	manzana	de	la	modernidad.

Las	sociedades	como	la	nuestra,	que	tienen	profesiones	e	instituciones	científicas
firmemente	 asentadas,	 producen	 como	 norma	 rutinariamente	 más	 conocimiento
nuevo	que	sociedades	que	se	hallan	en	una	etapa	de	desarrollo	precientífica.	Producen
también	bastante	a	menudo	una	duda	torturante	en	cuanto	al	modo	de	existencia	que
tienen	los	objetos	de	conocimiento	independientemente	de	uno	mismo.	Son	ejemplos
vívidos	 del	 hecho	 de	 que	 no	 sólo	 se	 produce	 nuevo	 conocimiento	 en	 aislamiento

www.lectulandia.com	-	Página	30



individual,	sino	 también	de	acuerdo	con	 la	etapa	de	desarrollo	característica	de	una
sociedad	 en	 un	 periodo	 determinado.	 Las	 teorías	 del	 conocimiento	 dominantes
utilizan	como	modelo	una	situación	en	la	que	el	conocimiento	podría	producirlo	un
individuo	aislado.	Prestan	poca	atención	a	los	problemas	que	se	plantean	si	se	tienen
en	 cuenta	 las	 condiciones	 sociales	 de	 la	 producción	 del	 conocimiento.	 Si	 se	 hace,
pierden	 gran	 parte	 de	 su	 valor	 cognitivo	 cuestiones	 epistemológicas	 del	 tipo
cartesiano	 o	 kantiano.	 Cuestiones	 como	 la	 del	 uso	 y	 el	 significado	 de	 términos
causales	 en	 la	 sociedad,	 en	 su	 conjunto,	 pasan	 a	 ocupar	 el	 centro	 del	 campo	 del
problema.	Kant	 aprendió	 (como	 otras	 personas)	 el	 concepto	 de	 una	 explicación	 en
general,	y,	en	particular,	de	explicaciones	en	la	forma	puramente	secular	y	totalmente
impersonal	 de	 una	 relación	 de	 causa-efecto,	 como	 parte	 de	 su	 lengua	 materna.	 El
concepto	 de	 esta	 relación	 de	 causa-efecto	 sólo	 podía	 adquirirse,	 igual	 que	 otros
conceptos,	como	parte	de	los	usos	sociales	de	la	sociedad	a	la	que	uno	pertenece.	El
comentario	 de	 Hume	 de	 que	 el	 concepto	 de	 que	 una	 conexión	 causal	 no	 podía
explicarse	 partiendo	 de	 las	 experiencias	 personales	 de	 un	 solo	 individuo,	 era
absolutamente	correcto.	Representa	un	nivel	de	síntesis	conceptual	que	queda	 fuera
del	 alcance	de	 las	 experiencias	personales	de	un	 ser	 humano	 individual.	Presupone
una	capacidad	de	relacionar	acontecimientos	a	un	nivel	que	ningún	sujeto	individual
puede	 lograr	 sin	 ayuda	 de	 las	 experiencias	 de	 otros	 individuos.	 Presupone	 una
constitución	 biológica	 de	 una	 especie	 que	 hace	 que	 sus	 representantes	 individuales
puedan	 aprender,	 almacenar	 y	 reproducir	 experiencias	 hechas	 y	 transmitidas	 a	 esas
personas	por	una	larga	línea	de	generaciones	precedentes.

Nada	sabemos	de	las	condiciones	por	las	que	brotó	de	un	proceso	evolutivo	una
especie	de	seres	vivos	equipada	no	sólo	para	aprender	de	sus	mayores,	sino	también
para	almacenar	y	para	aprovechar,	potencialmente,	en	beneficio	propio,	experiencias
ancestrales	realizadas	y	transmitidas	a	lo	largo	del	tiempo	por	una	sucesión	continua
de	generaciones.	La	forma	de	transmisión	intergeneracional	de	experiencias	no	es	en
sí	 misma	 ningún	 misterio.	 Las	 experiencias	 ancestrales	 pueden	 depositarse	 en	 los
conceptos	 de	 un	 idioma	 y	 pueden	 transmitirse	 así	 a	 lo	 largo	 de	 una	 linea	 de
generaciones	 de	 longitud	 considerable.	 El	 orden	 sucesivo	 de	 las	 experiencias
generacionales	 en	 sí	 puede	 tener	 una	 considerable	 influencia	 en	 la	 pauta	 de
experiencia	 transmitida	 de	 generación	 en	 generación.	 Depósitos	 de	 viejas
experiencias	 pueden	 verse	 reforzados,	 bloqueados	 y,	 a	 lo	 que	 parece,	 incluso	 hasta
borrados,	 por	 depósitos	 de	generaciones	posteriores.	De	momento	quizás	 baste	 con
llamar	 la	 atención	 sobre	 la	 insuficiencia	de	 las	 técnicas	 imperantes	que	 sirven	para
relacionar	pautas	de	fortunas	de	grupo	y	características	de	grupo.

La	 dificultad	 que	 se	 plantea	 aquí	 se	 debe	 en	 buena	 parte	 al	 hecho	 de	 que	 las
características	cambiantes	de	miembros	individuales	del	grupo	están	relacionadas	con
las	características	cambiantes	del	grupo	pero	no	son	en	modo	alguno	idénticas	a	ellas.
Roma	cambió	entre	el	200	d.	C.	y	el	300.	Y	 también	cambiaron	 los	 romanos	en	el
mismo	período.	Pero	esos	dos	tipos	de	cambio	tan	íntimamente	relacionados	exigen

www.lectulandia.com	-	Página	31



expresiones	diferentes.	Para	que	un	enfoque	procesual	sociológico	del	 lenguaje	y	el
conocimiento	pueda	ser	fructífero	ha	de	distanciarse	del	que	ha	llegado	a	conocerse
como	histórico.	Este	último	se	centra	predominantemente	en	procesos	sociológicos	a
corto	plazo.	Un	siglo	puede	ser	un	intervalo	de	tiempo	largo	en	términos	históricos;
en	términos	de	proceso	sociológico	puede	llegar	a	identificarse	como	un	intervalo	de
tiempo	 de	 poca	 duración.	 Los	 historiadores	 sólo	 pueden	 utilizar	 con	 frecuencia	 el
período	 de	 vida	 de	 un	 individuo	 como	 unidad	 de	medición	 para	 cambios	 en	 otros
niveles	sociales,	por	ejemplo	cambios	en	el	lenguaje	hablado	o	en	el	saber	sacerdotal.
Y	de	ese	modo	pueden	pasar	inadvertidas	y	no	ser	visibles	muchas	conexiones	de	un
proceso	de	conocimiento	en	curso.

Quizás	haga	falta	aún	un	cierto	tiempo	para	que	maduren	los	elementos	precisos
para	 el	 estudio	 de	 procesos	 a	 largo	 plazo.	Han	 de	 superarse	 obstáculos	 específicos
para	que	procesos	sociales	de	larga	duración	puedan	convertirse	en	objeto	de	estudio
habitual[9].

www.lectulandia.com	-	Página	32



L
I

as	 palabras	 representan	 en	 tas	 comunicaciones	humanas	 todo	 tipo	de	objetos,
incluyendo	 funciones	 e	 imaginaciones.	Aún	no	 se	ha	 resuelto	 el	 problema	de
cómo	esas	palabras	 llegan	a	 representar	 a	 estos	objetos.	Quizás	 sea	 fructífero

prestarle	 mayor	 atención.	 ¿Por	 qué	 «étoile»	 representa	 para	 los	 franceses	 lo	 que
«star»	representa	para	los	ingleses	y	«estrella»	para	los	españoles?	Parece	haber	una
barrera	que	impida	hallar	una	respuesta	ampliamente	aceptable	a	interrogantes	de	este
tipo.	Daré	dos	claves	preliminares	que	pueden	ayudar	a	aclarar	la	naturaleza	de	este
impedimento.	 Las	 dos	 son	 simples.	 Pueden	 parecer	 obvias.	 Pero	 es	 fácil	 pasar	 por
alto	la	importancia	que	tienen	en	relación	con	el	problema	de	la	comunicación	por	el
lenguaje.

La	primera	clave	es	la	observación	fácilmente	comprobable,	podríamos	decir	casi
que	trivial,	de	que	los	que	visitan	un	país	donde	se	habla	un	idioma	que	no	saben	no
puede	comunicarse	con	sus	habitantes	por	medio	de	un	idioma	a	menos	que	tengan
un	 tercer	 idioma	 en	 común.	 Considerando	 el	 hecho	 de	 que	 la	 comunicación	 por
medio	de	un	idioma	es	la	forma	principal	de	comunicación	entre	seres	humanos,	es
una	 característica	 notable	 de	 la	 humanidad	 el	 que	 haya	 en	 la	 tierra	 tantos	 idiomas
diferentes.	Hay	 una	 sola	 humanidad,	 la	 única	 especie	 que	 utiliza	 el	 lenguaje	 como
medio	principal	de	comunicación;	hay	y	ha	habido	cientos,	puede	incluso	que	miles,
de	 idiomas	distintos	que	 impiden	 la	comunicación	entre	 los	grupos	diferentes.	Casi
todos	los	grupos	que	se	autogobiernan	y	un	buen	número	de	los	que	no	lo	hacen	ya,
tienen	 un	 lenguaje	 propio.	 Es	 posible	 que	 en	 tiempos	 remotos,	 en	 una	 etapa	 muy
primitiva	del	desarrollo	de	la	humanidad,	existiese	en	la	tierra	un	sólo	grupo	humano
que	hablase	rudimentos	de	un	mismo	lenguaje.	Quizás	en	alguna	fecha	futura	puedan
todos	los	seres	humanos	tener	un	idioma	en	común	además	de	su	propio	idioma	local
o	regional.	Pero	todo	esto	es	pura	hipótesis.	No	es	sin	embargo	completamente	inútil.
Nos	 hace	 tomar	 conciencia	 de	 que	 el	 idioma	 tal	 como	 es	 une	 y	 desune,	 integra	 y
desintegra.	 La	 función	 dual	 es	 significativa.	 Ya	 hablaremos	 más	 sobre	 el	 tema
después.

Los	 seres	 humanos	 son	miembros	 de	 una	 especie	 unificada	 y	 al	mismo	 tiempo
miembros	de	sociedades	diferentes.	Este	doble	carácter	de	los	seres	humanos	puede
dar	origen	a	malentendidos	y	a	juicios	erróneos.	Lo	que	es	biológico	y	común	a	todos
los	 humanos	 se	 considera	 social;	 lo	 que	 es	 social	 se	 considera	 biológico.	 Ya	 he
mencionado	el	hecho	de	que	los	mismos	objetos	estaban	representados	en	sociedades
diferentes	por	palabras	diferentes.	Resulta	difícil	imaginar	otra	especie	con	una	forma
principal	de	comunicación	que	permita	tan	alto	grado	de	diferenciación	social.

Difícilmente	se	puede	abordar	el	problema	antes	mencionado,	el	de	las	relaciones
entre	 las	 palabras	 y	 los	 hechos,	 sin	 prestar	 atención	 al	 dato	 de	 que	 sociedades
humanas	 con	 lenguajes	 distintos	 pueden	 equipar	 a	 sus	 miembros	 con	 palabras
distintas	 para	 objetos	 similares.	 Es	 evidente	 que	 la	 potencialidad	 para	 comunicarse

www.lectulandia.com	-	Página	33



por	 medio	 de	 un	 lenguaje	 forma	 parte	 de	 la	 herencia	 biológica	 innata	 de	 la
humanidad.	Es	igualmente	obvio	que	esta	potencialidad	natural	de	la	especie	humana
para	la	comunicación	por	el	lenguaje	sólo	llega	a	ser	operativa	si	la	activa	un	proceso
social	 de	 aprendizaje	 individual.	 La	 pauta	 de	 aprendizaje	 de	 los	 lenguajes	 puede
diferir	 notablemente	 de	 una	 sociedad	 a	 otra.	Muchos	 lenguajes	 hablados	 por	 seres
humanos	 han	 desaparecido.	 Otros	 se	 desarrollaron	 de	 forma	 continuada	 y
sobrevivieron	hasta	hoy.	Eso	también	es	bastante	obvio.	La	teoría	del	lenguaje	quizás
puede	menospreciar	el	hecho	de	que	la	propensión	a	comunicarse	por	el	lenguaje	es
una	característica	 común	de	 toda	 la	 especie	y	 cada	 lenguaje	 específico	 sólo	de	una
sociedad	particular,	de	una	sección	limitada	de	la	especie.	Basta	que	pensemos	en	las
diversas	tentativas	realizadas	en	el	pasado	de	enseñar	a	monos	los	rudimentos	de	uno
de	 los	 lenguajes	 humanos.	 Estaban	 condenados	 al	 fracaso	 desde	 el	 principio.	 Los
monos	poseen	variantes	 locales	de	sus	medios	de	comunicación	 innatos	específicos
de	la	especie,	pero	son	mucho	menos	maleables	a	través	de	variedades	de	aprendizaje
social	que	la	potencialidad	lingüística	humana.	La	experiencia	de	la	torre	de	Babel,	en
qué	 medida	 los	 idiomas	 integran	 a	 las	 sociedades	 pero	 dividen	 a	 la	 especie,	 es
exclusivamente	humana.

Si	 en	 el	 trabajo	 de	 los	 científicos	 se	 menosprecian	 a	 menudo	 hechos	 que	 son
bastante	 obvios	 y	 fáciles	 de	 observar,	 podemos	 estar	 bastante	 seguros	 de	 que	 ese
menosprecio	tiene	un	motivo.	Suele	ser	indicio	de	un	fallo	característico	de	su	tarea.
En	general	los	bloqueos	se	deben	a	un	fallo	intelectual	que	se	da	con	frecuencia	entre
académicos.	 Podríamos	 llamarlo	 academismo.	 Su	 característica	 principal	 es	 que	 se
proyectan	la	departamentalización	académica	y	las	rivalidades	vinculadas	a	ella	a	la
materia	 de	 investigación	 departamental.	 Y	 así	 los	 biólogos,	 y	 en	 realidad	 todos
aquellos	 especialistas	 científicos	 que	 se	 enorgullecen	 de	 trabajar	 con	 los	 modelos
clásicos	de	las	ciencias	naturales,	tienden	a	teorizar	sobre	el	lenguaje	más	que	sobre
los	 lenguajes.	 En	 realidad,	 el	 reino	 animal	 no	 nos	 da	 otros	 ejemplos	 de	medios	 de
comunicación	 de	 una	 especie	 que	 sean	 tan	 maleables	 y	 se	 hallen	 sometidos	 a
diferenciación	 social	 en	 grado	 parecido	 a	 la	 capacidad	 humana	 de	 comunicación
lingüística.	Sin	embargo,	 los	biólogos	pretenden	naturalmente	perpetuar	su	dominio
del	campo	del	problema	humano	seleccionando	como	foco	de	atención	todas	aquellas
características	de	los	seres	humanos	que	tienen	estos	en	común	con	otras	especies	y
oscureciendo	 o	 rechazando	 todas	 las	 características	 estructurales	 de	 los	 seres
humanos	 que	 son	 únicas	 y	 que	 diferencian	 la	 especie	 humana	 de	 especies
prehumanas.	La	multiplicidad	de	idiomas	y	todos	los	demás	aspectos	de	los	idiomas
que	son	específicos	de	 la	 sociedad	más	que	de	 la	especie,	no	se	ajustan	al	objetivo
departamental	de	los	biólogos.

Por	 otra	 parte,	 la	 actitud	 de	 los	 biólogos	 en	 este	 asunto	 es	 indicio	 de	 cierta
confusión.	 No	 se	 han	 emancipado	 aún	 claramente	 de	 los	 modelos	 de	 las	 ciencias
naturales.	 Por	 tanto,	 para	 ellos	 también	 los	 universales	 tipo	 ley,	 como	 el	 lenguaje,
tienen	un	estatus	cognitivo	superior	a	una	multitud	de	lenguajes	humanos	diferentes	a

www.lectulandia.com	-	Página	34



los	que	difícilmente	pueda	hallarse	precedente	en	el	reino	no	humano.	Por	otra	parte,
los	 sociólogos	 parecen	 muy	 decididos	 a	 proteger	 su	 propia	 autonomía	 e
independencia.	 Tienden,	 de	 modo	 explícito	 o	 de	 modo	 no	 explícito,	 a	 rechazar	 la
pretensión	de	los	biólogos	de	que	el	estudio	de	los	seres	humanos,	y	por	tanto	de	las
sociedades	 humanas,	 es	 una	 subdivisión	 de	 la	 biología.	 La	 consecuencia	 es	 otro
bloqueo	de	la	observación	y	de	la	reflexión.	La	relación	entre	evolución	biológica	y
desarrollo	social	está	casi	totalmente	excluida	como	tema	de	investigación	del	campo
de	enseñanza	e	investigación	de	los	sociólogos.	Por	otra	parte,	biólogos	y	sociólogos
actúan	como	si	los	aspectos	biológicos	y	sociales	de	los	seres	humanos	estuviesen	tan
estrictamente	diferenciados	entre	ellos	y	fuesen	tan	independientes	entre	sí	como	las
dos	profesiones	de	biólogos	y	sociólogos	y,	en	cualquier	caso	específico,	tanto	como
lo	 quieran	 ser	 los	 dos	 departamentos,	 el	 de	 biología	 y	 el	 de	 sociología.	 En
consecuencia,	 ninguna	 de	 las	 dos	 profesiones	 puede	 abordar	 un	 hecho	 bastante
importante	para	entender	la	teoría	del	símbolo,	que	se	introduce	en	estas	páginas.	Se
trata	del	hecho	de	que,	en	realidad,	los	procesos	biológicos	y	sociales	muestran	una
dependencia	mutua;	se	encajan	uno	en	otro	cuando	los	seres	humanos	aprenden	por
vez	 primera	 un	 lenguaje.	 Lejos	 de	 ser	 tan	 independiente	 como	quieren	 que	 sea	 los
respectivos	 departamentos	 y	 profesiones	 académicas,	 la	 predisposición	 biológica	 a
aprender	un	lenguaje,	que	madura	en	el	primer	periodo	de	existencia	del	ser	humano,
depende	 por	 su	 naturaleza	 de	 la	 activación	 social,	 del	 contacto	 estimulante	 con
personas	 mayores	 que	 hablen	 un	 lenguaje	 concreto,	 el	 lenguaje	 de	 una	 sociedad
específica.

La	segunda	clave	aclara	una	de	las	dificultades	básicas	de	las	ciencias	sociales	en
su	etapa	actual	de	desarrollo.	El	núcleo	de	la	dificultad	puede	atribuirse	a	un	bloqueo
del	conocimiento,	lo	mismo	que	en	el	caso	de	la	primera	clave.	Pero	en	este	la	causa
del	 problema	 no	 es	 el	 tipo	 de	 especialización	 académica	 actual	 sino	 la	 forma
prototípica	que	tienen	los	individuos	de	experimentarse	a	sí	mismos	en	las	sociedades
más	desarrolladas	de	nuestro	tiempo,	la	forma	en	que	halla	expresión	esa	autoimagen
en	las	teorías	de	las	ciencias	sociales.	La	autoimagen	a	la	que	me	refiero	es	la	de	uno
mismo	 y	 de	 todos	 los	 seres	 humanos	 en	 general	 como	 agentes	 esencialmente
independientes.	La	sociología	del	siglo	XX	nos	ofrece	algunos	ejemplos	famosos	de
esa	autoimagen.	Las	teorías	de	la	acción	de	Weber	y	de	Parsons	figuran	entre	los	más
conocidos.	 Las	 ha	 ampliado	 Habermas	 en	 forma	 de	 una	 teoría	 de	 la	 acción
comunicativa	centrada	sobre	todo	en	el	problema	de	la	comunicación	humana.	Pero
sería	 un	 error	 atribuir	 el	 bloqueo	 de	 conocimiento	 que	 se	 puede	 apreciar	 en	 todas
estas	 teorías	 sólo	 o	 principalmente	 a	 los	 autores	 de	 ellas.	 Estos	 son	 portavoces	 y
representantes	de	un	hábito	 social	 distintivo	que	 es	 característico	de	nuestra	 época.
Produce	a	los	individuos	la	impresión	de	que	en	cierto	sentido	su	yo	individual	y,	por
afinidad,	 el	 de	 cualquier	 otro	 individuo,	 existe	 como	 una	 especie	 de	 mónada
independiente	de	 todas	 las	demás	y	ocupa	una	posición	central	en	el	mundo,	y	que
uno	 puede	 explicar	 todos	 los	 acontecimientos	 sociales,	 incluida	 la	 comunicación

www.lectulandia.com	-	Página	35



humana,	en	forma	de	acciones	individuales.	También	en	este	caso	hay	un	fuerte	deseo
de	 ser	 independiente	 y	 autónomo	que	 conduce	 a	 una	 supresión	 intelectual	 absoluta
del	hecho	de	que	el	mensaje	de	un	individuo	sólo	puede	entenderlo	otro	individuo	si
está	expresado	en	un	código	común.	En	el	caso	humano	ese	código	es	un	 lenguaje.
Este	 modelo	 de	 acción	 monádico	 de	 la	 comunicación	 puede	 impedir	 que	 se
comprenda	este	hecho.	Es	significativo	que,	en	la	visión	de	Leibnitz,	las	mónadas	no
tengan	 ninguna	 ventana	 y	 no	 puedan	 comunicarse	 directamente,	 sólo	 a	 través	 de
Dios.	Es	 imposible	entender	 la	naturaleza	del	 lenguaje	si	se	utilizan	como	punto	de
partida	acciones	individuales.

Pero	en	este	caso	el	bloqueo	ahonda	más	de	lo	que	lo	hace	si	uno	olvida	que	los
lenguajes	no	sólo	hacen	posible	la	comunicación	sino	que	también	la	limitan.	Llega
hasta	la	raíz	de	las	formas	de	pensar	actuales,	de	categorías	específicas	de	un	período
utilizadas	como	si	fuesen	universales.	Los	códigos	imperantes	nos	empujan	a	buscar
inicios.	La	mayoría	de	los	idiomas	utilizados	hoy	no	tienen	un	inicio	identificable	y
es	 difícil	 imaginar	 ese	 inicio.	 Por	mucho	 que	 fuerce	 uno	 la	 imaginación	 no	 puede
considerar	 un	 lenguaje	 como	 una	 unidad	 compuesta	 que	 cuenta	 con	 un	 número	 de
acciones	individuales	como	elementos	constitutivos.	Para	que	un	lenguaje	cumpla	su
función	 como	medio	 de	 comunicación	 ha	 de	 conocerlo	 y	 usarlo	 una	 pluralidad	 de
individuos	al	mismo	tiempo.	Una	acción	individual	que	entrañase	el	uso	del	lenguaje
sería	 inútil	 si	 no	 lo	 conociese	más	 que	 un	 sólo	 agente.	 A	 ese	 respecto	 el	 lenguaje
puede	servir	como	modelo	prototípico	de	un	hecho	social.	Presupone	la	existencia	no
sólo	de	un	 agente	 sino	de	un	grupo	de	dos	o	más	personas	coactuando.	Fomenta	y
exige	a	la	vez	un	grado	de	integración	de	grupo.	Ha	de	existir	en	todo	caso	un	grupo
de	hablantes	del	lenguaje	antes	del	acto	individual	de	hablar.	Dicho	de	otro	modo,	un
lenguaje	 no	 puede	 disolverse	 en	 acciones	 individuales,	 comunicativas	 o	 de	 otro
género.	Es	como	si	fuese	el	prototipo	de	un	proceso	sin	inicio.

Los	 hechos	 relevantes	 son	 obvios	 y	 sobradamente	 conocidos.	 Pero	 algunos
aspectos	básicos	de	los	lenguajes,	sus	implicaciones	y	las	conclusiones	que	hay	que
extraer	 de	 ellas,	 se	 investigan	 raras	 veces.	 También	 aquí	 nos	 enfrentamos	 a	 un
bloqueo	del	conocimiento	característico.	El	hecho	evidente	es	que	cada	ser	humano
aprende	 normalmente	 en	 la	 temprana	 infancia	 un	 lenguaje	 que	 han	 hablado	 otros
antes	 de	 que	 naciese	 ese	 niño	 concreto.	 La	 propia	 evidencia	 de	 este	 hecho	 puede
enmascarar	 la	 paradoja	 evidente	 y	 la	 tentación	 de	 la	 metafísica	 con	 que	 uno	 se
enfrenta	aquí.	En	resumen,	el	deseo	profundo	de	 los	seres	humanos	 individuales	de
pensar	 que	 existen	 cada	 uno	 en	 una	 situación	 de	 independencia	 total	 como	 seres
humanos	 completamente	 autónomos,	 puede	 impedirnos	 ver	 que	 el	 lenguaje	 que
hablamos,	 que	 constituye	 una	 parte	 integral	 de	 nuestra	 propia	 personalidad,	 es	 un
hecho	social	que	presupone	la	existencia	de	otros	seres	humanos	y	que	precede	a	la
existencia	 de	 todo	 individuo	 particular.	 Si	 cada	 ser	 humano,	 para	 llegar	 a	 ser
plenamente	 humano,	 tiene	 que	 aprender	 un	 lenguaje	 preexistente,	 ¿no	 debemos
deducir	de	ello	que	el	lenguaje	tiene	una	existencia	extrahumana,	que	existe	en	cierto

www.lectulandia.com	-	Página	36



modo	 independientemente	 de	 todos	 los	 seres	 humanos?	El	 que	un	 idioma	 concreto
posee	 un	 grado	 de	 independencia	 y	 de	 autonomía	 respecto	 a	 cualquier	 individuo
particular,	 es	 algo	 fácil	 de	 comprobar.	 Si	 una	 persona	 que	 habla	 inglés	 utiliza	 la
lengua	inglesa	arbitrariamente,	queda	coartada	la	función	comunicativa	del	lenguaje	y
puede	incluso	desaparecer.	La	fuerza	imperativa	que	tiene	un	lenguaje	en	relación	con
sus	usuarios	 individuales	no	 es	 consecuencia	de	una	 existencia	 extrahumana	y	 casi
metafísica	del	lenguaje,	sino	del	hecho	de	que	el	lenguaje	pierde	su	función	e	incluso
su	carácter	como	lenguaje	si	sólo	lo	entiende	un	hablante.	Para	que	las	pautas	sonoras
de	 un	 lenguaje	 sean	 operativas	 como	 lenguaje	 tienen	 que	 entenderlas	 otros	 seres
humanos	además	de	un	hablante	individual	determinado.	La	fuerza	imperativa	de	un
lenguaje	 nace	 del	 hecho	 de	 que	 constituye	 un	 canon	 unificado	 al	 que	 tiene	 que
atenerse	todo	un	grupo	de	individuos	para	que	conserve	su	función	comunicativa.

Pero	no	es	sólo	eso.	La	afirmación	de	que	todo	ser	humano,	para	poder	llegar	a
ser	plenamente	humano,	ha	de	aprender	de	sus	mayores	en	 la	 temprana	 infancia	un
lenguaje	preexistente,	parece	provocar,	dados	los	hábitos	del	pensamiento	tradicional,
esta	 pregunta:	 ¿Dónde	 empezó	 todo?	 ¿Debemos	 suponer	 hipotéticamente	 que	 en
cierta	 etapa	 desconocida	 del	 pasado	 unos	 seres	 humanos	 iniciaron	 la	 tradición	 del
lenguaje	 que	 se	 manifiesta	 hoy	 en	 el	 idioma	 inglés	 contemporáneo?	 ¿Debemos
suponer	 incluso	 que	 en	 cierta	 fecha	 desconocida	 unos	 seres	 humanos	 empezaron	 a
utilizar	 un	 lenguaje	 como	 su	 medio	 de	 comunicación	 en	 vez	 de	 alguna	 forma	 de
comunicación	desconocida	prehumana	y	preverbal?

Estas	cuestiones	revelan	con	toda	claridad	uno	de	los	imperativos	característicos
de	la	convención	dominante	sobre	hablar	y	pensar.	Dicha	convención	se	manifiesta	en
una	 poderosa	 necesidad	 intelectual	 de	 descubrir	 inicios	 absolutos.	 Descubrimos
también	 en	 este	 marco	 por	 detrás	 de	 los	 disfraces,	 que	 pueden	 ser	 sumamente
refinados	 y	 a	 menudo	 confusos,	 problemas	 que	 se	 relacionan	 con	 prioridades	 de
comienzo	u	origen.	¿Tenemos	que	empezar	partiendo	de	datos	sociales	para	entender
a	los	individuos?	¿Tenemos	que	partir	de	acciones	individuales	para	entender	hechos
sociales	 como	 los	 idiomas?	 La	 respuesta	 es	 simple,	 Pero	 choca	 con	 ciertas
convenciones	del	conocimiento	y	el	pensamiento	hondamente	arraigadas	que	 tienen
un	anclaje	firme	en	los	idiomas	tradicionales.	Muchos	aspectos	del	mundo	real,	que
es	 el	 objeto	 de	 las	 investigaciones	 científicas,	 tienen	 el	 carácter	 de	 un	 proceso,	 a
menudo	con	transiciones	identificables	hacia	una	nueva	etapa,	pero	sin	ningún	inicio
absoluto.	 Dejando	 aparte	 lo	 que	 podamos	 decir	 de	 la	Gran	 Explosión,	 a	 la	 que	 se
considera	a	veces	un	comienzo	absoluto	a	partir	de	 la	nada,	nuestro	universo	en	su
conjunto	 forma	 parte	 de	 un	 proceso	 sin	 principio.	 Las	 alusiones	 a	 un	 principio
absoluto	puede	parecer	que	proporcionan	un	anclaje	seguro	que	satisface	la	necesidad
humana	de	orientación.	Pero	la	seguridad	que	proporcionan	es	una	seguridad	traidora.
Garantizamos	 nuestra	 tranquilidad	 mental	 dejando	 de	 formular	 preguntas.	 ¿Quién
creó	el	mundo?	Un	creador.	Parece	cesar	 la	 incertidumbre	 sólo	porque	uno	deja	de
hacer	preguntas.	No	preguntamos:	¿quién	creó	al	creador?	Lo	mismo	es	aplicable	al

www.lectulandia.com	-	Página	37



idioma	 inglés.	 Al	 mundo	 entero.	 Nuestro	 sentido	 de	 la	 orientación	 alcanza	 una
seguridad	falsa,	pero	a	base	de	no	preguntar	el	porqué	del	porqué,	las	causas	de	las
causas.

La	afirmación	de	que	todos	los	seres	humanos	tienen	que	aprender	en	la	temprana
infancia	un	 idioma	preexistente	puede	parecer	que	enfrenta	al	 receptor	del	mensaje
con	un	 rompecabezas	 insoluble.	¿Cómo	puede	 llegar	a	existir	un	 lenguaje	 sin	 seres
humanos?	 Pero	 plantea	 un	 rompecabezas	 que	 es	 difícil	 de	 resolver	 sólo	 si	 nos
sentimos	 obligados	 por	 la	 presión	 del	 hábito	 social	 y	 de	 la	 tradición	 a	 buscar
comienzos	 absolutos.	 Si	 los	 seres	 humanos	 pudiesen	 contemplarse	 con	 un	 grado
superior	de	distanciamiento,	podrían	ver	fácilmente	que	en	su	formación	desempeñan
un	 papel	 dos	 procesos	 muy	 distintos	 en	 su	 dinámica	 y	 en	 su	 estructura.	 No	 se
diferencian	 muy	 claramente,	 en	 realidad,	 y	 con	 frecuencia	 no	 se	 diferencian	 en
absoluto.	Se	 los	 conoce	 en	general	 por	 términos	 como	«evolución»	o	«desarrollo».
Pero	pocas	veces	se	exponen	claramente	su	relación	y	sus	diferencias.	Suele	utilizarse
de	 un	 modo	 indiscriminado	 para	 ambos	 el	 término	 «evolucionismo»,	 un	 término
ligeramente	 despectivo,	 y	 se	 presta	 escasa	 atención	 al	 hecho	 de	 que,	 aunque	 sean
diferentes,	la	evolución	hace	posible	el	desarrollo.	Ambos	procesos	se	centran	en	la
transmisión	de	medios	de	supervivencia	de	una	generación	a	otra	y	en	sus	cambios,
algunos	de	los	cuales	ayudan	a	mejorar	esas	posibilidades,	Pero	lo	que	se	transmite	y
cómo	se	transmite	difiere	notablemente	en	los	dos	casos.	En	el	caso	de	la	evolución,
el	instrumento	principal	de	transmisión	y	cambio	es	una	estructura	orgánica	llamada
el	«gene».	En	el	caso	del	desarrollo,	el	instrumento	principal	de	transmisión	y	cambio
son	 símbolos	 en	 el	 sentido	 amplio	 del	 término	 que	 no	 sólo	 incluyen	 conocimiento
sino	 también,	 por	 ejemplo,	 normas	 de	 conducta	 y	 sentimiento.	 La	 transmisión	 del
lenguaje	de	individuo	a	individuo	fue,	inicialmente,	su	forma	principal.

Ha	 sido	 habitual	 utilizar	 como	 casi	 idénticos	 o	 intercambiables	 términos	 como
«evolución»	y	«desarrollo».	No	parecía	haber	una	diferencia	clara.	Una	posible	forma
de	expresar	claramente	la	distinción	es	limitar	el	término	«evolución»	al	significado
de	símbolo	del	proceso	biológico	que	se	realiza	a	través	de	la	transmisión	genética	y
limitar	 el	uso	del	 término	«desarrollo»	a	 la	 transmisión	 simbólica	 intergeneracional
en	 todas	 sus	 diversas	 formas.	 Ambos	 tipos	 de	 procesos	 tienen	 el	 carácter	 de	 una
sucesión	en	la	que	objetos	de	transmisión	posteriores,	más	diferenciados	e	integrados,
siguen	 a	 objetos	 de	 transmisión	 anteriores.	Los	 lenguajes	 son	 un	 ejemplo,	 quizá	 el
más	 elocuente	 y	 original	 de	 todos.	 Pues	 los	 sonidos	 que	 utilizan	 como	medios	 de
comunicación	los	animales	prehumanos,	la	mayoría	de	ellos	junto	con	otros	gestos	y
posturas	 corporales,	 carecen	 de	 la	 función	 representativa	 que	 otorga	 a	 los	 sonidos
emitidos	por	el	hombre	carácter	de	lenguaje.	Carecen	de	la	propiedad	que	otorga	el
carácter	 de	 símbolos,	 y	 con	 ello	 de	 lenguaje,	 a	 muchos	 sonidos	 emitidos	 por	 el
hombre,	aunque	no	a	todos.	Los	sonidos	prelingüísticos,	lo	mismo	que	los	gruñidos,
los	 suspiros	y	 los	gritos	de	dolor	 extremo,	 son	 señales	de	 transmisión	genética	que
indican	 la	 condición	 de	 los	 que	 los	 emiten	 a	 sus	 semejantes.	 Son,	 en	 una	 palabra,

www.lectulandia.com	-	Página	38



específicos	 de	 la	 especie,	 no	 específicos	 del	 grupo.	Los	 sonidos	que	 constituyen	 el
medio	 principal	 de	 comunicación	 de	 los	 seres	 humanos,	 los	 diversos	 lenguajes,	 no
son,	por	otra	parte,	específicos	de	la	especie	sino	específicos	del	grupo.

Si	los	investigadores	humanos	pudiesen	distanciarse	más	y	ajustar	sus	preguntas	a
las	realidades	de	su	mundo,	verían	claramente	un	proceso	sin	comienzo	que	iría,	por
ejemplo,	sin	ningún	punto	de	ruptura	absoluta,	de	grupos	ancestrales	con	formas	de
comunicación	preverbales	dominantes	a	la	aparición	de	ancestros	con	comunicación
verbal	dominante.	Aunque	se	nos	escapen	la	mayoría	de	los	detalles	en	la	etapa	actual
del	conocimiento,	parece	bastante	razonable	suponer	que	hubo	en	este	caso,	como	en
tantos	otros,	un	proceso	evolutivo	con	varias	etapas	 intermedias	que	alcanzó	con	el
tiempo	una	condición	de	funcionalidad	óptima.	Los	lenguajes	comparten	con	algunas
otras	 propiedades	 de	 los	 seres	 humanos	 una	 de	 las	 peculiaridades	 exclusivas	 de	 la
especie.	 Pueden	 cambiar	 sin	 cambios	 en	 la	 estructura	 genética	 humana,	 y	 pueden
también	mejorar	con	ello	características	que	en	todas	las	otras	especies	conocidas	se
hallan	solidificadas	en	una	forma	genéticamente	determinada.	Pueden	producirse,	por
ejemplo,	modificaciones	de	su	lenguaje	sólo	en	conjunción	con	la	suerte	de	un	grupo,
sin	 cambios	 en	 su	 condición	 de	 pertenencia	 a	 la	 especie	 humana.	 Individuos	 del
mismo	origen	que	forman	grupos	diferentes	o	pertenecen	a	grupos	diferentes,	puede
encontrarse	con	que	en	ciertos	aspectos	el	lenguaje	ancestral	de	los	diferentes	grupos
se	 ha	 desarrollado	 de	 formas	 diferentes.	 La	 razón	 es	 obvia.	 Los	 lenguajes,	 a
diferencia	de	tipos	prehumanos	de	comunicación	sonora	cuya	forma	dominante	está
genéticamente	determinada	y	no	se	adquiere	por	aprendizaje,	han	de	adquirirse	como
medios	de	comunicación	por	aprendizaje.	Los	seres	humanos	están	en	condiciones	de
adquirir	 un	 lenguaje	 por	 aprendizaje	 individual	 a	 una	 edad	 temprana	 por	 su
constitución	biológica.	Pero	no	están	equipados	por	naturaleza	con	un	lenguaje.	Están
equipados	 por	 naturaleza	 sólo	 con	 la	 predisposición	 a	 aprender	 un	 lenguaje	 de	 las
personas	 mayores	 que	 cuidan	 de	 ellos.	 Es	 un	 ejemplo	 del	 entrelazamiento	 de	 la
maduración	natural	y,	en	consecuencia,	en	último	término,	entre	evolución	biológica,
por	una	parte,	y	desarrollo	social	por	la	otra.

La	 naturaleza	 humana	 aporta	 una	 predisposición	 para	 aprender	 el	 lenguaje	 que
permanece	latente	si	no	se	producen	las	condiciones	sociales	para	su	activación.	En
otras	 palabras,	 los	 seres	 humanos	 están	 equipados,	 por	 naturaleza,	 no	 sólo	 con	 la
posibilidad	 sino	 también	 con	 la	 necesidad	 de	 adquirir	 de	 otros	 por	 aprendizaje	 un
lenguaje	como	su	medio	de	comunicación	principal.	Los	hábitos	de	conocimiento	y
pensamiento	 predominantes	 pueden	 hacer	 que	 parezca	 que	 una	 división	 y
diferenciación	 conceptual	 como	 la	 que	 se	 da	 entre	 los	 procesos	 de	 evolución
biológica	y	de	desarrollo	 social,	 es	equivalente	a	una	simple	yuxtaposición	y	a	una
independencia	láctica	de	los	procesos	mencionados.	Puede	resultar	por	ello	un	poco
difícil	 en	 principio	 entender	 que,	 en	 el	 caso	 de	 los	 seres	 humanos,	 la	 autonomía
limitada	 de	 su	 desarrollo	 social	 en	 relación	 con	 la	 naturaleza	 humana	 va
estrechamente	unida	a	una	 interdependencia	 específica.	La	potencialidad	natural	de

www.lectulandia.com	-	Página	39



los	seres	humanos	jóvenes	sólo	se	puede	desplegar	a	través	de	un	contacto	adecuado
con	otros	seres	humanos.	La	naturaleza	humana	y	 la	sociedad	humana,	 lejos	de	ser
antípodas,	 se	 entrelazan	 y	 dependen	 una	 de	 otra	 en	 ciertos	 aspectos.	 La	 capacidad
humana	para	cambiar	en	la	forma	de	desarrollo	social	sin	cambios	biológicos	se	basa
ella	misma	en	la	constitución	biológica	de	los	seres	humanos.	La	evolución	biológica
que	hizo	posible	y	necesario	para	 los	seres	humanos	adquirir	su	medio	principal	de
comunicarse	con	sus	semejantes	por	aprendizaje	individual,	hizo	posible	también	que
estos	medios	de	comunicación	pudiesen	cambiar	sin	cambios	biológicos	o,	dicho	de
otro	modo,	que	pudiesen	desarrollarse.

En	 los	 estudios	 científicos	 actuales	 los	 términos	 «naturaleza»	 y	 «sociedad»	 se
utilizan	 a	 veces	 como	 si	 estos	 dos	 campos	 de	 investigación	 fuesen	 antagonistas
excluyentes.	El	 supuesto	 implícito	parece	ser	que	 los	objetos	o	 las	condiciones	que
pertenecen	al	campo	de	la	naturaleza	no	pueden	pertenecer	al	campo	de	la	sociedad,	y
viceversa.	 Pero	 la	 consideración	 de	 estos	 dos	 campos	 como	 antagonistas	 es	 una
característica	 de	 la	 relación	 que	 existe	 hoy	 entre	 los	 grupos	 de	 especialistas
científicos	 dedicados	 a	 la	 investigación	 en	 estos	 diferentes	 campos	 más	 que	 de	 la
relación	 fáctica	 entre	 estos	 dos	 campos	 en	 si.	 El	 hecho,	 ya	 mencionado,	 de	 que
biólogos	 y	 sociólogos	 actúen	 a	 veces	 como	 si	 fuesen	 guardianes	 de	 territorios
nacionales	 separados	 por	 fronteras	 definidas,	 empuja	 a	 ambos	 al	 papel	 de
competidores	que	están	en	desacuerdo	 respecto	a	 sus	 fronteras	mal	definidas.	Si	 se
trata	de	algo	genéticamente	determinado	se	acepta,	en	general,	que	pertenece	al	reino
de	 la	 biología.	Si	 es	 algo	que	 se	 adquiere	por	 experiencia	o,	 en	otras	 palabras,	 por
aprendizaje,	se	entiende	en	general	que	no	se	trata	de	un	problema	biológico.	Pero	la
relación	 entre	 especies	 prehumanas	 y	 la	 especie	 humana	 tiene	 el	 carácter	 de	 un
proceso.	 Es	 pura	 ficción	 esperar	 que	 surjan	 un	 día	 fronteras	 claramente	 definidas
entre	 las	ciencias	biológicas	y	 las	humanas,	comparables	a	 las	 fronteras	nacionales.
Esto	deja	inexplorado	todo	el	campo	intermedio	entre	la	especie	humana	y	posibles
especies	ancestrales	más	parecidas	al	mono,	incluso	como	campo	de	hipótesis,	y	deja
también	 inexplorada	 la	posibilidad	de	 entender	mejor	 la	 singularidad	del	desarrollo
humano.

Ningún	miembro	 de	 esta	 línea	 de	 descendencia	más	 que	 los	 seres	 humanos	 ha
sobrevivido	 a	 la	 lucha	 por	 la	 supervivencia,	 aparte	 de	 tres	 o	 cuatro	 especies	 de
monos.	Los	monos	sobreviven	a	la	lucha	más	bien	precariamente,	mientras	los	seres
humanos	se	destacan	cada	vez	con	mayor	claridad	como	la	especie	dominante	en	la
Tierra.	 Pero	 aún	 no	 están	 claras	 ni	mucho	menos	 las	 propiedades	 que	 explican	 su
posición	 dentro	 de	 la	 lucha	 que	 se	 desarrolla.	 Palabras	 de	 sentido	 común	 como
«inteligencia»	 o	 «mente»	 ocultan	 esas	 propiedades	 más	 que	 revelarlas.	 Las	 oculta
también	 la	 desaparición	 de	 entre	 los	 vivos	 de	 todos	 los	 representantes	 de	 etapas
intermedias	entre	las	especies	no	humanas	y	la	especie	humana.	Las	coincidencias	de
esa	lucha	que	ha	permitido	sobrevivir	sólo	a	los	humanos	y	a	unas	cuantas	especies
de	monos,	han	creado	una	imagen	bastante	escorzada	de	la	ascendencia	humana.	Eso

www.lectulandia.com	-	Página	40



ha	transmitido	la	impresión	de	que	los	antepasados	inmediatos	de	los	seres	humanos
más	animales	se	parecían	a	los	monos	y	se	comportaban	como	ellos.	Ha	impulsado	a
intentar	enseñar	a	monos	jóvenes	uno	de	los	lenguajes	humanos,	pasando	del	todo	por
alto	 el	 hecho	 de	 que	 la	 comunicación	 por	 medio	 de	 conjuntos	 de	 símbolos
socialmente	regularizados	constituye	una	técnica	de	comunicación	nueva,	comparada
con	los	sonidos	genéticamente	fijados	en	su	mayoría,	que	sirven	a	 los	monos	como
uno	de	sus	medios	de	comunicación.	Actualmente	no	 tenemos	ni	 idea	de	 las	etapas
evolutivas	 intermedias	que	condujeron	de	 los	sonidos	predominantemente	 innatos	y
específicos	de	la	especie	que	forman	parte	del	equipo	de	comunicación	conocido	de
los	 animales	 al	 equipo	 biológico	 que	 hace	 posible	 adquirir,	 con	 la	 ayuda	 de	 un
proceso	de	aprendizaje	personal,	 el	 equipamiento	 representativo	de	un	 lenguaje.	La
desaparición	 de	 entre	 las	 especies	 vivientes	 de	 todos	 los	 representantes	 de	 etapas
intermedias	 entre	 los	 sonidos	 habitualmente	 más	 específicos	 de	 la	 especie,	 que
ayudan	 a	 otras	 especies	 a	 comunicarse,	 y	 la	 forma	 humana	 de	 comunicación
representativa	 y	 socialmente	 regularizada	 hace	 que	 resulte	 difícil	 hasta	 formular
conjeturas	sobre	como	llegó	a	nacer	la	nueva	técnica	de	comunicación.	Es	indudable
que	no	se	trata	de	la	única	técnica	nueva	que	dio	a	los	humanos	la	posición	de	poder
que	ostentan	en	la	lucha	por	la	supervivencia.	Lo	que	indica	es	que	la	imagen	habitual
de	una	línea	de	descendencia	relativamente	corta	que	conduce	de	criaturas	parecidas
a	 los	 monos	 hasta	 los	 humanos	 es	 engañosa.	 La	 inmensa	 capacidad	 humana	 para
almacenar	 en	 la	 memoria	 y	 para	 recuperar	 de	 ella,	 si	 es	 necesario,	 experiencias
personales,	que	es	una	de	las	condiciones	para	aprender	a	utilizar	un	lenguaje,	exigió
con	toda	probabilidad	para	su	evolución	una	línea	de	descendencia	mucho	más	larga
y	mucho	más	complicada	que	la	representada	por	lo	que	es	en	la	actualidad	casi	una
imagen	 de	 sentido	 común,	 la	 de	 la	 descendencia	 de	 los	 humanos	 de	 seres	 que	 se
parecían	a	las	especies	vivientes	de	monos.

La	desaparición	de	intermediarios	no	se	limita	ni	mucho	menos	a	los	ancestros	de
los	 humanos.	 Es	 una	 característica	 común	 de	 la	 descendencia	 animal.	 La	 línea	 de
descendencia	 de	 los	 caballos,	 a	 cuyos	 representantes	 ungulados	 contemporáneos
precedieron	animales	cuadrúpedos	equipados	con	pies	con	dedos,	es	un	ejemplo	muy
conocido	 de	 la	 desaparición	 de	 intermediarios.	 Los	 organismos	 equipados	 de	 este
modo	 funcionaban	mejor	 que	 los	 que	 constituían	 etapas	 intermedias.	 Este	 proceso
concreto	cesó	en	ese	estadio	óptimo.	Los	representantes	de	las	etapas	intermedias	con
un	valor	de	supervivencia	menor	que	los	de	la	etapa	óptima	desaparecieron	tras	una
lucha	por	la	supervivencia	más	o	menos	larga.	Por	lo	tanto,	a	un	observador	posterior
los	 representantes	 de	 un	 proceso	 evolutivo	 preóptimo	 pero	 continuado	 puede
parecerle	 fácilmente	 representantes	 de	 un	 salto	 brusco	 y	 quizás	 un	 inicio	 absoluto,
Pero	esta	impresión	la	crea	únicamente	el	hecho	de	que	en	muchos	casos,	aunque	no
necesariamente	en	todos,	los	representantes	de	etapas	preóptimas	en	el	camino	hacia
la	 funcionalidad	 óptima	 es	 probable	 que	 mueran	 una	 vez	 que	 haya	 alcanzado	 su
forma	óptima	un	proceso	evolutivo	dentro	de	su	nicho,	que	puede	ser	mayor	o	menor.

www.lectulandia.com	-	Página	41



La	desaparición	de	los	intermediarios	es,	casi	con	seguridad,	una	característica	que	se
da	 con	 frecuencia	 en	 los	 procesos	 evolutivos.	 En	 este	 marco	 el	 concepto	 de
funcionalidad	óptima	puede	ayudar	a	centrar	 la	atención	en	el	hecho	de	que	 lo	que
exige	atención	es	no	sólo	el	hecho	de	que	se	producen	procesos	evolutivos	en	ciertas
condiciones,	sino	también	el	que	esos	procesos	pueden	continuar	durante	un	tiempo
en	 una	 dirección	 específica	 y	 luego	 no	 continuar	más	 allá	 de	 una	 cierta	 etapa.	 La
comunicación	por	el	lenguaje	en	la	forma	en	la	que	la	conocemos	posiblemente	fuese
un	 aspecto	 de	 un	 proceso	 evolutivo	 largo	 y	 continuado	 que	 se	 interrumpió	 cuando
alcanzó	una	forma	óptima.	Lo	que	no	se	interrumpió	fue	el	desarrollo	de	lenguajes.
La	capacidad	de	aprender	y	de	hablar	un	lenguaje	es	una	propiedad	común	a	todos	los
miembros	normales	de	 la	especie	humana.	Hace	mucho	que	se	ha	aceptado	que	 los
cambios	que	pueden	experimentar	las	sociedades	humanas	y	los	seres	humanos	como
parte	de	ellas	son	de	dos	tipos	claramente	distintos.

La	 cuestión	 de	 si	 el	 proceso	 evolutivo	 de	 la	 especie	 humana	 y,	 más
concretamente,	 su	predisposición	para	 el	 lenguaje	 continúa	o	 se	 ha	detenido,	 no	 es
algo	que	necesitemos	analizar	aquí.	Lo	que	vale	 la	pena	considerar	es	 la	distinción
entre	 el	 proceso	 biológico	 de	 evolución	 y	 el	 desarrollo	 de	 un	 lenguaje	 particular
cualquiera.	Este	último	proceso	no	es	un	proceso	biológico.	No	es	 específico	de	 la
especie	 sino	 un	 cambio	 de	 lenguaje	 específico	 de	 grupo,	 que	 puede	 producirse
permaneciendo	 invariables	 todas	 las	 demás	 características	 biológicas	 de	 los	 seres
humanos	 implicados.	 Nuestros	 lenguajes	 actuales	 no	 están	 lo	 suficientemente	 bien
dotados	como	para	expresar	fielmente	la	ramificación	y	multiplicidad	de	los	procesos
naturales	y	sociales	observables.	El	propio	desarrollo	de	los	lenguajes	puede	servir	de
ejemplo.	A	partir	 de	una	 cierta	 fase,	 es	un	desarrollo,	 un	proceso	no	 evolutivo	que
resulta	posible	debido	a	una	innovación	evolutiva	quizá	después	de	un	largo	proceso
de	 evolución	 y	 de	 desarrollo	 en	 su	 carácter	 al	 mismo	 tiempo.	 El	 aparato	 vocal
humano	 puede	 dar	 testimonio	 de	 esta	 complejidad.	 Forma	 parte	 de	 una	 evolución
biológica	que	dio	nacimiento	a	un	nuevo	tipo	de	proceso	no	evolutivo:	el	desarrollo
de	 un	 lenguaje.	 En	 la	 etapa	 actual	muchos	 cambios	 lingüísticos	 tienen	 un	 carácter
puramente	 social	 y	 no	 genético	 o	 evolutivo.	 Pero	 podemos	 imaginar	 una	 etapa
anterior	en	la	que	los	aspectos	biológico	y	social	de	la	evolución	homínida	avanzasen
unidos.

El	proceso	de	crecimiento	de	un	niño	puede	mostrar	aún	huellas	residuales	de	esta
larga	fase	del	proceso	evolutivo	continuado	en	que	la	nueva	técnica	de	comunicación
por	 medio	 de	 un	 lenguaje	 aprendido	 ganó	 la	 partida	 a	 la	 comunicación
predominantemente	 por	 señales	 innatas.	Lo	mismo	que	 en	 la	 transformación	 de	 un
renacuajo	que	se	convierte	en	una	rana	puede	haber	aún	huellas	de	la	transformación
continuada	 de	 animales	 acuáticos	 en	 animales	 terrestres,	 la	 transformación	 de	 un
retoño	 humano	 aún	 predominantemente	 animal,	 que	 se	 comunica	 por	 medio	 de
señales	innatas	no	verbales,	en	un	humano	en	formación	en	condiciones	de	aprender	a
comunicarse	 por	 medio	 de	 un	 lenguaje,	 es	 un	 proceso	 continuado	 que	 quizás

www.lectulandia.com	-	Página	42



contenga	huellas	de	la	humanización	evolutiva	de	los	animales.
Un	cambio	evolutivo	se	representa	a	veces	como	un	proceso	en	línea	recta.	Puede

ser	así,	pero	no	siempre	lo	es.	Un	proceso	evolutivo	continuado	puede	desembocar	en
la	aparición	de	una	estructura	biológica	completamente	nueva	y	en	una	nueva	manera
de	vivir,	como	en	los	casos	de	animales	marinos	que	evolucionaron	convirtiéndose	en
animales	 terrestres,	 de	 reptiles	 que	 se	 convirtieron	 en	 aves.	 La	 diferenciación
introducida	aquí	entre	evolución	biológica	y	desarrollo	social	es	otro	ejemplo.	El	que
los	cambios	tengan	el	carácter	de	un	desarrollo	no	se	limita	a	los	lenguajes.	Todo	lo
social	 está	 sometido	 a	 cambios	 tipo	 desarrollo.	 Pero	 actualmente	 tos	 dos	 tipos	 de
procesos,	el	evolutivo	y	el	de	desarrollo,	no	se	diferencian	claramente	desde	el	punto
de	 vista	 conceptual.	 Podemos	 hablar	 de	 un	 avance	 trascendental	 hacia	 una	 nueva
estructura,	 pero	 la	 brusquedad	 y	 la	 discontinuidad	 aparentes	 con	 que	 aparecen
innovaciones	 evolutivas	 puede	 deberse	 sólo,	 como	 ya	 hemos	 dicho	 antes,	 a	 la
desaparición	 de	 etapas	 intermedias	 después	 de	 surgir	 un	 organismo	 que	 funciona
mejor	como	competidor	en	el	mismo	marco.	Es	posible	que	la	transición	de	ancestros
más	 parecidos	 al	 mono	 a	 seres	 humanos	 fuese	 un	 proceso	 de	 este	 tipo.	 La
desaparición	 de	 los	 intermediarios	 puede	 ocultar	 fácilmente	 la	 amplitud	 de	 la
innovación	 biológica	 que	 representaron	 tos	 humanos	 comparados	 en	 su	 propia
imaginación	con	ancestros	más	parecidos	al	mono.

Una	 de	 las	 características	 innovadoras	más	 sorprendentes	 que	 diferencian	 a	 los
humanos	de	los	monos	es	el	hecho	de	que,	en	el	caso	de	sociedades	de	monos	y	de
comunicaciones	entre	ellos,	aún	predominen	las	formas	genéticamente	determinadas
sobre	 las	 variantes	 locales	 adquiridas	 por	 aprendizaje.	 En	 el	 caso	 de	 los	 humanos
estas	últimas	han	ganado	la	partida	indiscutiblemente	a	tas	primeras.	Las	sociedades
humanas	y	 los	 lenguajes	humanos	pueden	cambiar	 en	una	cuantía	 inaccesible	 a	 las
sociedades	 y	 los	 medios	 de	 comunicación	 de	 los	 monos.	 La	 estructura	 de	 estos
últimos	 aún	 está	 genéticamente	 fijada	 en	 su	 mayor	 parte	 o	 es,	 en	 otras	 palabras,
específica	de	la	especie.	En	el	caso	de	sociedades	humanas	y	de	lenguajes	humanos,
la	 maleabilidad,	 la	 capacidad	 de	 cambiar,	 ha	 llegado	 a	 ser	 tan	 grande	 que	 pueden
producirse	cambios	muy	amplios	en	la	vida	social,	y	también	en	los	lenguajes,	dentro
del	período	vital	biológico	de	la	misma	especie.	Las	sociedades	humanas,	y	también
los	 lenguajes	 humanos,	 pueden	 pasar	 por	 procesos	 aún	 predominantemente
bloqueados	 en	 el	 caso	 de	 los	 monos.	 Sería	 útil	 que	 pudiésemos	 acordar	 términos
distintos	para	el	tipo	de	procesos	de	los	que	han	surgido	los	humanos	como	especie	lo
mismo	 que	 las	 diversas	 especies	 de	 monos	 y	 para	 los	 procesos	 que	 sólo	 pueden
experimentar	 las	sociedades	humanas,	que	 tienen	un	carácter	no	evolutivo	y	que	se
producen	 dentro	 de	 una	 sola	 especie	 que	 continúa	 siendo	 la	 misma.	 Lo	 que	 yo
propongo	es,	 repito,	 reservar	el	 término	«evolución»	para	procesos	del	primer	 tipo,
para	 procesos	 biológicos	 basados	 en	 la	 estructura	 genética,	 y	 reservar	 el	 término
«desarrollo»	 para	 procesos	 de	 un	 tipo	 no	 evolutivo	 que	 sólo	 pueden	 experimentar
grupos	 de	 seres	 humanos,	 pero	 no	 grupos	 de	 monos.	 Fue	 un	 proceso	 de	 avance

www.lectulandia.com	-	Página	43



trascendental	 evolutivo	 el	 que	 produjo	 no	 sólo	 la	 mejora	 de	 la	 misma	 técnica
biológica,	 sino	 la	 aparición	 de	 estructuras	 completamente	 nuevas.	 La	 de	 animales
terrestres	 que	 respiran	 aire	 equipados	 con	 pulmones	 y	 que	 surgen	 de	 animales
marinos	 de	 respiración	 acuática	 equipados	 con	 branquias,	 es	 un	 ejemplo.	 La
transformación	 de	 criaturas	 como	 los	 monos	 que	 se	 comunicaban	 por	 medio	 de
señales	 predominantemente	 específicas	 de	 la	 especie	 en	 seres	 humanos	 que	 se
comunicaban	 principalmente	 por	 medio	 de	 lenguajes	 aprendidos	 específicos	 del
grupo,	 es	 otro	 ejemplo.	 El	 proceso	 de	 avance	 trascendental	 puede	 haber	 durado
muchos	 miles	 de	 años,	 probablemente	 millones.	 Los	 representantes	 de	 etapas
intermedias	han	desaparecido	básicamente,	como	en	otros	casos.	La	aparición	de	un
equipo	biológico	con	un	valor	de	supervivencia	superior	probablemente	condujese	en
cada	 etapa	 concreta	 a	 la	 extinción	 de	 especies	 relacionadas	 que	 carecían	 de	 ese
equipo.

Y	 tampoco	 la	evolución	de	estructuras	biológicas	necesarias	para	el	aprendizaje
de	 la	 comunicación	 verbal	 destruyó	 por	 completo	 los	 medios	 de	 comunicación
preverbal.	Ejemplos	de	esta	última,	como	 la	 sonrisa,	 el	gruñido	o	el	grito	de	dolor,
aún	tienen	una	función	indudable	en	las	relaciones	humanas	de	comunicación,	Pero
se	trata	de	una	función	auxiliar.	Estas	señales	más	espontáneas	han	pasado	también	a
quedar	sometidas	a	un	control	voluntario	del	individuo	en	algunos	casos,	como	en	el
de	 la	 sonrisa.	 Pueden	 ser	 descendientes	 de	 una	 pauta	 de	 reacción	 completamente
automática	 que	 ha	 llegado	 a	 hacerse	 controlable	 en	 parte	 por	 reflexión.	 Pero	 en
conjunto	 el	 resto	 de	 las	 pautas	 de	 reacción	 preverbal	 de	 los	 seres	 humanos
desempeñan	un	papel	de	soportes	de	la	forma	humana	principal	de	comunicación	por
medio	 de	 símbolos	 verbales	 que	 son	 específicos	 del	 grupo,	 no	 específicos	 de	 la
especie	y	sólo	pueden	adquirirse	por	aprendizaje.

El	 que	 pueda	 resultamos	 tan	 difícil	 entender	 la	 aparición	 de	 estructuras
completamente	nuevas	dentro	de	un	proceso	continuado	se	debe	en	parte	al	hecho	de
que	 nuestra	 forma	 de	 pensar	 actual,	 la	 estructura	 de	 nuestras	 categorías,	 está
vinculada	 a	 intervalos	 de	 tiempo	 relativamente	 cortos.	 El	 período	 de	 tiempo
relativamente	 breve	 de	 una	 vida	 humana	 parece	 servir	 como	 marco	 de	 referencia
principal	 para	 la	 mayoría	 de	 los	 individuos.	 Los	 intervalos	 temporales	 de	 varios
miles,	varios	millones	de	años,	pueden	desbordar	 la	 imaginación	de	 los	 individuos.
Son,	sin	embargo,	los	intervalos	temporales	de	ese	orden	los	que	constituyen	el	marco
de	 referencia	 indispensable	 de	 muchos	 cambios	 evolutivos.	 La	 compatibilidad	 de
innovación	estructural	y	continuidad	procesual	no	podrá	comprenderse	hasta	que	los
cambios	estructurales	no	estén	 firmemente	emplazados	en	 los	 intervalos	 temporales
de	grandes	dimensiones	que	les	corresponden.	Y	tampoco	es	una	especulación	vana
sin	 importancia	 para	 los	 seres	 humanos	 recordar	 este	 tipo	 de	 intervalo	 temporal.
Difícilmente	 podrán	 entenderse	 a	 sí	 mismos	 sin	 remitirse	 a	 él.	 Si	 no	 lo	 hacen,	 es
probable	que	su	imagen	de	si	mismos	siga	paralizada	en	la	batalla	que	libran	los	que
abogan	por	dos	alternativas	igualmente	engañosas.

www.lectulandia.com	-	Página	44



Una	de	ellas,	defendida	por	los	biólogos,	es	la	que	sostiene	que	los	humanos	son
animales	 como	 el	 resto	 de	 las	 criaturas.	 Este	 punto	 de	 vista	 justifica	 un	 cómodo
traslado	 a	 los	 humanos	 de	 conclusiones	 extraídas	 en	 experimentos	 con	 animales	 y
legítima	la	biología	como	la	ciencia	humana	básica.	Presupone	un	proceso	evolutivo
en	 una	 línea	 recta,	 quizás	 en	 una	 línea	 de	 avance	 constante.	 La	 otra	 alternativa
postula,	 unas	 veces	 explícitamente	 y	 otras	 no,	 una	 discontinuidad	 ontológica	 en	 el
proceso	 evolutivo.	 Los	 que	 la	 propugnan	 pueden	 aceptar	 o	 no	 la	 teoría	 de	 la
evolución	y	las	pruebas	en	que	se	apoya.	De	cualquier	modo,	hablan	y	piensan	de	una
forma	que	 indica	un	mundo	dual	 escindido	en	dos	modos	de	 existencia	 similares	 a
cuerpo	 y	 mente.	 Según	 este	 punto	 de	 vista,	 los	 humanos	 han	 surgido	 parcial	 o
totalmente	con	completa	independencia	del	proceso	evolutivo.	Dicho	de	otro	modo,
esta	 concepción	 entraña	 una	 discontinuidad	 absoluta	 entre	 los	 animales	 y	 ciertos
aspectos	de	los	seres	humanos,	como	el	alma	o	la	razón.	Si	no	se	tiene	en	cuenta	la
escala	temporal	necesaria	para	los	cambios	evolutivos	es	difícil	entender	que	los	seres
humanos	surgieran	de	ancestros	animales	en	el	curso	de	un	proceso	continuado	y	sean
en	ciertos	aspectos	únicos	y	diferentes	a	los	demás	animales	de	la	tierra.	Además,	sus
propiedades	 únicas	 vienen	 de	 su	 herencia	 animal	 y	 están	 plenamente	 integradas	 en
ella.

La	 comunicación	 por	 medio	 de	 uno	 de	 los	 muchos	 lenguajes	 es	 una	 de	 esas
propiedades	humanas	exclusivas.	La	potencialidad	biológica	de	aprender	un	lenguaje
que	 posean	 los	 humanos	 es	 bastante	 maleable,	 comparada	 con	 la	 forma	 de
comunicación	 predominante	 de	 otras	 especies.	 La	 multiplicidad	 de	 los	 lenguajes
humanos	 da	 testimonio	 de	 esto.	 La	 fluidez	 de	 los	 lenguajes	 humanos	 contrasta
agudamente	 con	 la	 rigidez	 comparativa	 de	 todas	 las	 formas	 animales	 de
comunicación,	 que	 son	 en	 general	 la	misma	 para	 toda	 una	 especie	 con	 variaciones
específicas	 de	 grupo	 relativamente	 pequeñas.	 Hay	 otros	 ejemplos	 de	 singularidad
humana.	 El	 biólogo	 inglés	 Julian	 Huxley	 los	 reunió	 todos	 en	 su	 ensayo	 The
Uniqueness	 of	 Man	 (1941).	 Pero	 falta	 en	 su	 lista	 una	 de	 las	 características
diferenciadoras	de	los	seres	humanos	de	mayor	trascendencia,	como	falta	en	general
en	 los	 análisis	 de	 la	 singularidad	 humana.	 Es	 una	 omisión	 sintomática	 del	 estado
actual	 de	 las	 ciencias	 sociales.	 La	 maleabilidad	 antes	 mencionada	 como	 una
característica	 de	 los	 lenguajes	 no	 se	 halla	 limitada	 a	 los	 medios	 de	 comunicación
humanos.	Es	aplicable	en	general	a	las	sociedades	humanas.	Las	sociedades	animales
están,	 como	 norma,	 encajadas	 con	 bastante	 rigidez	 en	 un	 molde	 específico	 de	 la
especie.	 La	 vida	 de	 grupo	 de	 los	 gorilas	 sigue	 una	 pauta	 distinta	 de	 la	 de	 los
chimpancés	o	los	gibones.	Pueden	apreciarse	variaciones	locales,	pero	la	pauta	básica
de	la	vida	de	grupo	de	una	especie	sólo	varía	dentro	de	un	ámbito	muy	pequeño.	No
pueden	 apreciarse	 entre	 los	 animales	 cambios	 del	 mismo	 alcance	 que	 el	 de	 una
estructura	 feudal	 a	 una	 estructura	 capitalista	 o	 de	 una	 monarquía	 absoluta	 a	 una
república	multipartidista	en	el	período	de	tiempo	de	unos	cuantos	cientos	de	años	o
menos.	El	 crecimiento	 social	 y	 la	 decadencia,	 una	 larga	 línea	 de	 integración	de	 un

www.lectulandia.com	-	Página	45



nivel	a	otro,	de	tribu	a	imperio	y	de	imperio	a	desintegración	feudal,	puede	apreciarse
dentro	 de	 un	 período	 de	 tiempo	 que	 es	 breve	 en	 términos	 de	 evolución	 biológica.
Todos	estos	son,	en	realidad,	ejemplos	de	cambio	social	dentro	de	una	sola	especie,	la
del	homo	sapiens.	Los	grandes	cambios	de	 las	sociedades	animales	 tienen	una	base
biológica;	 son	 indicios	 de	 cambios	 genéticos.	 En	 el	 caso	 de	 sociedades	 humanas
puede	producirse	un	gran	cambio	social	como	el	de	tribu	a	imperio	sin	ningún	cambio
biológico.	 Pueden	 cruzarse	 representantes	 de	 diferentes	 etapas	 de	 desarrollo	 social.
Aun	así,	suelen	utilizarse	indiscriminadamente	referidos	a	la	evolución	biológica	y	al
desarrollo	social	términos	como	evolucionismo.	La	singularidad	de	la	comunicación
humana	en	forma	de	lenguaje	comparada	con	las	formas	prehumanas	se	centra,	como
ya	 he	 indicado,	 en	 su	 función	 representativa.	 Pero	 esta	 función	 está	 estrechamente
vinculada	 a	 otras	 características	 de	 la	 singularidad	 de	 los	 seres	 humanos.	 No	 se
presentan	 en	 los	 monos	 ni	 en	 otros	 mamíferos.	 Las	 abordaré	 brevemente	 de	 una
forma	 preliminar,	 dejando	 para	 más	 adelante	 un	 tratamiento	 más	 amplio.	 Los
humanos	son	capaces	de	transmitir	conocimiento	de	una	generación	a	otra	no	sólo	por
medio	 del	 ejemplo	 inmediato,	 sino	 sobre	 todo	 por	medio	 de	 símbolos	 que	 pueden
estar	vinculados	a	un	período	concreto,	pero	no	necesariamente.	Pueden	transmitir	así
de	generación	en	generación	experiencias	o,	dicho	de	otro	modo,	conocimiento,	que
antes	 era	 intransmisible	 porque	 no	 existía	 ningún	 medio	 de	 comunicación
uniformemente	 reconocido	 que	 pudiese	 adquirirse	 por	 aprendizaje.	 Esta	 es	 otra
característica	distintiva	de	la	forma	humana	de	comunicación.	Los	lenguajes	permiten
a	los	humanos	transmitir	conocimiento	de	generación	a	generación	y	permiten	así	que
el	 conocimiento	 humano	 crezca.	 No	 hay	 ninguna	 otra	 especie	 animal	 que	 tenga
medios	naturales	de	aumentar	el	conocimiento.

Quizás	la	clara	distinción	conceptual	entre	evolución	biológica	y	desarrollo	social
que	hemos	establecido	aquí	con	cierta	 insistencia	parezca	obvia.	Sin	embargo,	gran
parte	 de	 los	 datos	 sobre	 los	 que	 se	 apoya	 son	 de	 fecha	 bastante	 reciente.	 En	 el
siglo	 XIX	 era	 mucho	 más	 difícil	 descubrir	 datos	 significativos	 y	 seleccionar	 los
criterios	 relevantes	 que	 hacen	 posible	 una	 clara	 distinción	 entre	 los	 dos	 tipos	 de
procesos.	 Aún	 era	muy	 fuerte,	 además,	 la	 tendencia	 a	 atribuir	 los	 dos	 tipos	 a	 una
naturaleza	benéfica	que	actuaba	siempre	de	acuerdo	con	las	necesidades	y	los	deseos
humanos.	Aún	no	se	había	producido	la	decepción	traumática	y	seguía	imperando	la
creencia	en	un	progreso	natural.	Se	produjo	más	tarde	y	abrió	el	camino	para	que	se
apreciase	la	diferencia	entre	procesos	sociales	y	procesos	naturales.	Hizo	falta	cierto
tiempo,	y	aún	hará	falta	más,	para	poder	establecer	claramente	que	el	orden	social	es
un	orden	sui	generis.	Con	eso	adquiere	por	fin	su	pleno	significado	el	reconocimiento
de	que	los	seres	humanos,	aunque	descienden	sin	duda	alguna	de	los	animales,	no	son
simplemente	animales	como	los	demás,	sino	que	el	proceso	evolutivo	continuado	en
la	forma	de	seres	humanos	ha	producido	algo	nuevo	y	único.

El	reconocimiento	de	este	hecho	tiene	una	importante	relación	con	el	estatus	de
las	 ciencias	 sociales.	 Proporciona	 una	 base	 firme	 a	 su	 pretensión	 de	 una	 relativa

www.lectulandia.com	-	Página	46



autonomía	respecto	a	las	ciencias	biológicas	y	por	tanto	a	las	naturales.	La	herencia
animal	 de	 los	 humanos	 aporta	 un	 firme	 vínculo	 de	 las	 ciencias	 sociales	 con	 las
biológicas.	 Estas	 últimas	 no	 pueden	 legitimar	 su	 propia	 existencia	 como	 grupo	 de
ciencias	 relativamente	 autónomas	 sin	 remitirse	 al	 proceso	 de	 evolución,	 pero	 este
mismo	proceso	dio	origen	a	un	proceso	de	distinto	tipo,	a	un	proceso	social	que	no
entraña	 cambios	 evolutivos	 de	 tipo	 genético,	 es	 decir,	 de	 la	 especie	 humana.	 La
naturaleza	aportó	la	matriz,	pero	la	matriz	permite	cambios	sin	límites	identificables.
La	multitud	de	lenguajes	específicos	de	grupo	es	un	ejemplo	de	la	maleabilidad	de	la
matriz.	 Otro	 es	 la	 multitud	 de	 sociedades	 humanas	 con	 estructuras	 diferentes	 que
surgen	unas	de	otras	en	un	orden	sucesivo,	en	la	forma	de	un	desarrollo.	Esta	clase	de
orden	 tipo	 desarrollo	 es	 reversible	 de	 forma	 matizada,	 a	 diferencia	 del	 orden
evolutivo.	Los	productos	de	la	evolución,	los	mamíferos	que	se	readaptan	a	una	vida
en	 el	 mar,	 no	 se	 transforman	 en	 peces	 de	 respiración	 acuática.	 Siguen	 siendo
mamíferos	que	respiran	aire.	Los	estados,	por	otra	parte,	y	otros	representantes	de	una
etapa	 relativamente	 tardía	 de	 desarrollo	 social	 que,	 por	 una	 u	 otra	 razón,	 decaen,
pueden	 transformarse	 en	 unidades	 sociales	 de	 una	 etapa	 anterior	 del	 desarrollo.	 Su
trayectoria	de	desintegración	no	les	lleva	necesariamente	a	la	misma	condición	exacta
de	 la	 que	 venían.	 Un	 estado	 en	 desintegración	 es	 improbable	 que	 vuelva	 a	 una
condición	 tribal.	Puede	conservar	ciertas	características	de	 la	estatalidad.	En	vez	de
transformarse	en	un	grupo	de	tribus,	puede	transformarse,	por	ejemplo,	en	un	grupo
mayor	 o	menor	 de	 unidades	 de	 tipo	 feudal.	 Los	 individuos	 con	 capacidad	 para	 el
caudillaje	militar	pueden	adueñarse	de	un	territorio	mayor	o	menor,	quizás	con	ríos	u
otros	accidentes	geográficos	que	favorezcan	la	defensa.	La	desintegración	social	tiene
muchos	aspectos,	demasiados	para	analizarlos	en	este	marco.

La	comunicación	por	medio	de	lenguajes	específicos	de	grupos	es	un	ejemplo	de
estructuras	 humanas	 exclusivas	 que	 surgen	 dentro	 de	 un	 proceso	 evolutivo
continuado.	 Hay	 otra	 propiedad	 humana	 distintiva,	 estrechamente	 relacionada	 con
ella,	 que	 fue	 surgiendo	 a	 lo	 largo	 del	 tiempo	 en	 el	 proceso	 evolutivo:	 el	 uso	 de
sonidos	como	medio	de	comunicación.	También	en	este	caso	se	hallan	los	humanos
en	la	línea	de	sucesión	de	un	largo	linaje	más	animal.	Al	mismo	tiempo,	su	forma	de
utilizar	 sonidos	 como	medio	 de	 comunicación	 es	 radicalmente	 distinta	 de	 la	 forma
que	tienen	los	animales	de	utilizar	con	este	fin	sonidos	que	ellos	mismos	emiten.	Los
sonidos	animales,	a	diferencia	de	los	lenguajes	humanos,	no	sólo	son	específicos	de
la	 especie,	 pueden	 utilizarse	 también	 de	 un	modo	 que	 es	 radicalmente	 distinto	 del
modo	que	tienen	los	animales	de	utilizar	sonidos	como	medio	de	comunicación.	Los
sonidos	 de	 un	 lenguaje	 pueden	 ser	 como	 los	 sonidos	 que	 emiten	 los	 animales,
utilizados	 como	medio	 de	 comunicación,	 pero	 el	modo	 que	 tienen	 de	 cumplir	 esta
función	o,	en	otras	palabras,	la	técnica	humana	de	comunicación,	es	diferente	de	la	de
los	 animales	 que	 utilizan	 sonidos	 como	 medio	 de	 comunicación.	 Los	 sonidos
animales	 utilizados	 como	 una	 especie	 de	 lenguaje	 carecen	 del	 aspecto
autodistanciante	 característico	 de	 los	 lenguajes	 humanos.	 Su	 función	 principal	 es

www.lectulandia.com	-	Página	47



indicar	la	condición	momentánea	de	un	animal,	su	condición	en	el	momento.	Es	algo
estrechamente	vinculado	al	presente	 inmediato.	Comparten	esta	 función	con	ciertos
sonidos	 humanos	 preverbales.	 Los	 sonidos	 animales,	 lo	 mismo	 que	 el	 gruñido,	 el
suspiro,	el	gran	grito	de	dolor,	indican	la	situación	de	un	organismo,	aunque	pueden
tener	un	 campo	en	que	quepan	variantes	 aprendidas.	La	 esencia	de	 las	 señales	que
intercambian	 los	 animales	 no	 se	 adquiere	 a	 través	 del	 aprendizaje,	 sino	 que	 está
determinada	 genéticamente.	 Además,	 las	 señales	 sonoras	 que	 intercambian	 los
animales	 están,	 como	 norma,	 estrechamente	 vinculadas	 con	 otros	 movimientos
corporales	 que	 sirven	 de	 señales.	 La	 técnica	 de	 comunicación	 que	 utilizan	 los
humanos	a	través	de	sus	lenguajes	es	muy	diferente,	como	resulta	fácil	comprobar,	de
la	comunicación	animal	por	medio	de	sonidos.	No	tenemos	por	qué	dudar	de	que	lo
primero	 procede	 de	 lo	 segundo.	 Ese	 es	 precisamente	 el	 problema	 con	 que	 uno	 se
enfrenta	 aquí.	 Merece	 una	 exposición	 clara.	 Se	 trata	 del	 problema	 de	 cómo	 un
proceso	 evolutivo	 continuado	 puede	 desembocar	 en	 algo	 totalmente	 nuevo	 y	 sin
precedentes.

Ya	nos	extenderemos	más,	luego,	sobre	las	características	únicas	de	los	lenguajes
humanos.	En	el	estadio	actual	del	conocimiento	no	hay	medio	de	explicar	la	génesis
de	la	forma	humana	de	comunicación.	Es	difícil	imaginar	cómo	la	comunicación	por
medio	de	 señales	 sonoras	más	o	menos	 innatas	 se	 transformó	en	comunicación	por
medio	de	símbolos	socialmente	regularizados.	Tiene	cierta	importancia,	en	realidad,
que	veamos	claramente	el	problema	que	plantea	la	comunicación	humana	a	través	del
lenguaje,	 aunque	 no	 podamos	 resolverlo.	 Debe	 bastar	 con	 que	 indiquemos	 la
singularidad	 biológica	 de	 la	 comunicación	 humana	 por	 medio	 de	 lenguajes
modificables.	 Es	 prácticamente	 seguro	 que	 la	 distancia	 evolutiva	 entre	 los
antepasados	 más	 animales	 de	 la	 humanidad	 y	 la	 especie	 humana	 fue
considerablemente	mayor	que	la	que	se	indica	normalmente	cuando	nos	referimos	al
origen	animal	de	los	seres	humanos.	Además,	el	carácter	y	la	función	de	los	sonidos
elaborados	por	el	hombre	que	llamamos	lenguajes	como	representación	simbólica	de
los	hechos	y	funciones	de	un	mundo	realmente	existente	no	son	más	que	uno	de	los
diversos	 aspectos	 claramente	 exclusivos	 de	 la	 comunicación	 humana.	 Se	 relaciona
íntimamente	con	otra	característica	única	de	los	métodos	humanos	de	comunicación,
que	es	su	capacidad	de	cambio,	el	hecho	sorprendente	de	que	el	lenguaje	de	cualquier
grupo	 humano	 concreto	 puede	 cambiar	 sin	 ningún	 cambio	 demostrable	 en	 la
constitución	genética	de	sus	miembros.	El	inglés	del	siglo	XVIII	no	es	completamente
idéntico	al	inglés	del	siglo	XX;	ni	al	inglés	americano	del	siglo	XX,	aunque	su	origen
inglés	 es	 indudable.	 Nos	 enfrentamos	 aquí	 a	 toda	 una	 hueste	 de	 características
singulares	que	distinguen	las	sociedades	humanas	de	las	sociedades	de	otras	especies.
No	sólo	es	pequeña	la	gama	de	cambios	que	pueden	experimentar	las	señales	sonoras
del	gorila	comparadas	con	las	de	los	seres	humanos,	sino	también	la	gama	de	cambios
de	toda	su	vida	social.	Los	gorilas	se	relacionan	entre	sí	de	modos	característicamente
diferentes	de	los	de	los	chimpancés	o	los	gibones.

www.lectulandia.com	-	Página	48



El	 que	 las	 sociedades	 humanas	 puedan	 cambiar	 de	 estructura	 sin	 cambios
genéticos	demostrables	de	sus	miembros	es,	en	términos	biológicos,	una	singularidad
sorprendente	 de	 estas	 sociedades.	 Pueden	 cambiar	 de	 estructura	 dentro	 de	 un
intervalo	de	tiempo	que	se	consideraría	excesivamente	breve	en	el	caso	de	cambios
genéticos	 que	 entrañen	 el	 paso	 de	 una	 especie	 a	 otra.	 Cambios	 importantes	 de	 la
estructura	social,	como	los	de	urbanización	o	 industrialización,	se	produjeron	en	un
par	de	siglos.	Quizás	sólo	tomemos	conciencia	de	toda	la	importancia	del	problema
con	 que	 nos	 enfrentamos	 aquí	 si	 comparamos	 la	 relativa	 maleabilidad	 de	 las
sociedades	 humanas	 con	 la	 rigidez	 e	 inmutabilidad	 relativas	 de	 las	 sociedades
animales.	Las	sociedades	animales	pueden	experimentar	cambios	evolutivos,	pero	no
experimentan	 desarrollo	 social.	 En	 el	 caso	 de	 los	 seres	 humanos,	 no	 sólo	 pueden
experimentar	desarrollo	los	lenguajes	sino	toda	la	estructura	de	sus	sociedades.	Es	ya
norma	habitual	incluir	la	construcción	de	útiles	entre	las	características	distintivas	de
los	 seres	 humanos.	 Es	 mucho	 menos	 habitual	 considerar	 como	 una	 característica
humana	distintiva	el	hecho	de	que	los	humanos	no	sólo	pueden	servirse	de	útiles	sino
que	pueden	cambiar	de	útiles.	En	una	palabra,	el	que	su	equipo	de	útiles	se	desarrolle
se	considera	con	mucha	menor	frecuencia	síntoma	de	su	singularidad.	Podemos	decir
en	 general	 que	 una	 de	 las	 dotaciones	 biológicas	 de	 la	 especie	 humana	 es	 una
capacidad	muy	 amplia	 para	 cambiar	 su	 forma	 de	 vida.	 Puede	 que	 su	 aspecto	más
fundamental	 sea	 la	 capacidad	 casi	 ilimitada	 de	 los	 grupos	 humanos	 para	 asimilar,
almacenar	 y	 digerir	 nuevas	 experiencias	 en	 forma	 de	 símbolos.	 No	 sólo	 merece
atención	 el	 hecho	 de	 que	 pautas	 sonoras	 hechas	 por	 el	 hombre,	 socialmente
consagradas	como	símbolos	de	funciones	u	objetos	concretos,	sirvan	a	los	humanos
como	 medio	 principal	 de	 comunicación,	 sino	 también	 el	 hecho	 de	 que	 el	 aparato
vocal	 humano,	 incluido	 su	 equipo	 neurológico,	 admita	 fácilmente	 ampliaciones	 y
cambios	 de	 cualquier	 fondo	 determinado	 de	 pautas	 sonoras.	 No	 es	 fácilmente
concebible	que	las	innovaciones	de	los	grupos	humanos	pudiesen	cumplir	su	función
si	los	miembros	del	grupo	no	pudiesen	comunicarse	sobre	ellas	por	medio	de	cambios
adecuados	en	su	equipo	de	símbolos.	Los	seres	humanos	son	biológicamente	capaces
de	cambiar	la	forma	de	su	vida	social.	Pueden	desarrollarse	socialmente	en	virtud	de
su	dotación	evolutiva.

www.lectulandia.com	-	Página	49



L
II

os	seres	humanos	pueden	por	medio	de	los	lenguajes	comunicarse	y	transmitir
conocimiento	 de	 una	 generación	 a	 otra.	Un	 lenguaje	 consiste	 en	 unas	 pautas
sonoras	que	se	producen	y	captan	en	una	sociedad	determinada	como	símbolos

de	un	aspecto	específico	del	mundo	humano.	Así,	la	pauta	sonora	«table»	sirve	a	los
individuos	 que	 hablan	 inglés	 de	 símbolo	 de	 una	 pieza	 concreta	 de	mobiliario,	 una
mesa.	Se	trata	de	símbolos	primariamente	oral-auditivos	a	los	que	se	han	añadido	en
una	etapa	de	desarrollo	posterior	símbolos	visuales,	escritos	o	impresos	como	los	que
está	usted	leyendo	en	este	momento.	En	el	esquema	contemporáneo	de	clasificación
suelen	 considerarse	 los	 lenguajes	 como	 elementos	 de	 cultura.	 Pero	 de	 acuerdo	 con
formas	actuales	de	hablar	y	de	pensar,	cultura	puede	fácilmente	entenderse	como	no-
naturaleza,	e	incluso	como	antinaturaleza.	El	ejemplo	de	los	idiomas	indica	que	esto
es	un	error.	Los	seres	humanos	están	especialmente	equipados	por	la	naturaleza	para
producir	 y	 comprender	 símbolos	 sonoros	 de	 un	 idioma.	 Su	 aparato	 vocal	 es
claramente	 un	 instrumento	 técnico	 natural	 de	 una	 flexibilidad	 inmensa.	 El	 mismo
aparato	físico,	prácticamente,	puede	producir	los	mil	y	un	idiomas	que	han	aparecido
y	desaparecido	desde	Adán.

Durante	 una	 fase	 primera	 de	 su	 proceso	 de	 crecimiento,	 el	 niño	 desarrolla	 el
equipo	 neurológico	 y	motriz	 necesario	 para	 los	 intercambios	 lingüísticos	 con	 otros
seres	humanos.	Sin	embargo,	el	proceso	de	crecimiento	y	maduración	específico	de	la
especie	sólo	proporciona	al	retoño	humano	las	potencialidades	precisas	para	hablar	y
para	que	le	hablen.	Los	aparatos	auditivo	y	vocal	del	niño	están	ya	listos	para	el	uso,
como	una	emisora	de	radio	recién	hecha.	A	diferencia	de	la	emisora	de	radio,	el	niño
tiene	que	pasar	por	un	proceso	de	aprendizaje.	Pasar	por	un	proceso	de	aprendizaje	es
el	 medio	 de	 activar	 su	 potencial	 de	 comunicación.	 Su	 equipo	 de	 maduración
específico	de	la	especie	permanece	latente	y	probablemente	inutilizable,	a	menos	que
el	niño	adquiera	a	través	de	intercambios	activos	y	almacenaje	memorístico	el	uso	de
un	idioma	específico	de	grupo:	el	 lenguaje	que	hablan	 las	personas	mayores	que	se
cuidan	del	niño.	El	equipo	orgánico	del	niño	han	de	pautarlo,	para	que	 llegue	a	ser
operativo,	 las	 pautas	 sonoras	 articuladas	 de	 un	 lenguaje	 que	 hablen	 otros	 seres
humanos.	Dicho	de	otro	modo,	el	conjunto	concreto	de	símbolos	sonoros	que	llega	a
grabarse	primero	en	el	córtex	cerebral	en	maduración	del	niño	y	en	su	aparato	vocal
depende	del	idioma	de	la	sociedad	donde	el	niño	crezca.	Los	procesos	de	naturaleza	y
cultura	se	entrelazan	desde	el	origen	mismo.	La	condición	 física,	que	permite	a	 los
seres	 humanos	 comunicarse	 entre	 sí	 por	medio	 de	 un	 idioma,	 no	 tiene	 igual	 en	 el
reino	animal	por	lo	que	se	refiere	a	la	riqueza	y	la	diversidad	de	las	combinaciones
sonoras	que	es	capaz	de	producir	una	persona	humana.

Como	he	 indicado	ya	antes,	 la	naturaleza	humana	sólo	proporciona	el	potencial
necesario	para	reproducir	la	red	de	pautas	sonoras	de	un	lenguaje	determinado	y	para
entender	 los	 datos	 que	 representan	 simbólicamente.	 Para	 adquirir	 un	 idioma	 es

www.lectulandia.com	-	Página	50



necesario	activar	el	potencial	lingüístico	que	forma	parte	de	la	herencia	genética	del
ser	humano.	Es	casi	seguro	que	ese	potencial	ha	de	activarse	en	un	período	concreto
del	 proceso	 de	 maduración	 del	 niño.	 Los	 niños	 adquieren	 con	 el	 lenguaje,
inevitablemente,	aspectos	del	fondo	de	conocimientos	de	la	sociedad	en	la	que	crecen
que	se	mezclan	constantemente	con	los	conocimientos	que	pueda	adquirir	a	través	de
su	propia	experiencia.	Pero	el	conocimiento	adquirido	como	experiencia	de	primera
mano	 de	 un	 niño	 concreto	 y	 el	 conocimiento	 que	 forma	 parte	 del	 fondo	 social	 de
conocimientos	se	van	entretejiendo	cada	vez	más	estrechamente	y	son	cada	vez	más
difíciles	 de	 separar.	 En	 consecuencia,	 desde	 los	 primeros	 años,	 toda	 experiencia
individual	 tiene	un	aspecto	 lingüístico.	El	 ser	humano	se	 integra	en	un	universo	de
conocimiento	que	es	 resultado	de	 las	experiencias	de	muchos	otros	 individuos.	Las
experiencias	propias	pasan	a	empaparse	de	ese	conocimiento.	El	individuo	se	integra
en	 ese	 universo	 al	 aprender	 el	meollo	 de	 un	 lenguaje,	 haciendo	 propias	 formas	 de
frases	 o	 palabras	 determinadas.	 ¿Cómo	 puede	 conseguir	 un	 neófito,	 a	 través	 de	 la
adquisición	de	un	lenguaje,	entrar	en	la	dimensión	cognoscitiva	del	universo?	Vale	la
pena	reflexionar	sobre	el	modo	de	existencia	de	los	idiomas	y	sus	relaciones	con	lo
que	representan	simbólicamente.

Tenemos,	 así,	que	 la	persona	humana	en	proceso	de	maduración	está	preparada
por	 la	 naturaleza	 para	 vivir	 en	 compañía	 de	 otras	 personas	 con	 las	 que	 puede
comunicarse,	 preparada	 para	 la	 vida	 en	 sociedad.	 Todo	 niño	 tiene	 que	 hacer	 un
esfuerzo	individual	para	reproducir	las	pautas	sonoras	que	utilizan	sus	mayores	en	sus
diversas	 comunicaciones.	 El	 niño	 tiene	 que	 recordar	 lo	 que	 estas	 pautas	 sonoras
representan	simbólicamente	o,	como	nos	gusta	decir	un	poco	más	enigmáticamente,
lo	que	estas	pautas	sonoras	«significan»,	y	utilizar	 los	símbolos	sonoros	recordados
del	 modo	 «correcto»,	 la	 forma	 regularizada	 en	 la	 sociedad	 de	 los	 adultos.	 Así,	 la
predisposición	a	aprender	un	lenguaje	es	una	propiedad	común	de	la	especie	humana;
es	específica	de	la	especie.	Pero	esta	disposición	biológica	da	cabida	a	una	variedad
tan	 enorme,	 tanto	 de	 las	 pautas	 sonoras	 mismas	 como	 de	 lo	 que	 representan
simbólicamente,	 que	 el	 lenguaje	 de	 un	 grupo	 humano	 puede	 ser	 completamente
incomprensible	para	otro.	Por	tanto,	el	lenguaje	específico	que	aprende	realmente	un
niño	no	es	específico	de	la	especie,	no	está	predeterminado	por	la	naturaleza	humana,
sino	 que	 es	 específico	 de	 la	 sociedad,	 es	 decir,	 está	 predeterminado	 por	 el	 grupo
social	 dentro	 del	 cual	 un	 niño	 crece.	 Al	 aprenderlo,	 los	 niños	 individualizan	 una
referencia	 social.	 Al	 mismo	 tiempo	 ganan	 acceso,	 a	 través	 de	 este	 proceso	 de
aprendizaje,	a	los	procesos	de	comunicación	de	una	sociedad	específica.	De	hasta	qué
punto	 los	 seres	 humanos	 están	 diseñados	 por	 su	 propia	 naturaleza	 para	 la	 vida	 en
sociedad	 nos	 da	 una	 medida	 el	 hecho	 de	 que	 un	 ser	 humano	 que	 no	 adquiere	 un
lenguaje	de	algún	tipo	en	el	período	adecuado	por	la	razón	que	sea,	y	no	es	por	ello
capaz	de	comunicarse	o	de	comunicarse	plenamente	con	las	demás	personas,	no	llega
a	convertirse	en	un	ser	humano	en	el	sentido	pleno	del	término.

La	consideración	más	breve	posible	de	la	forma	que	tienen	los	niños	de	adquirir

www.lectulandia.com	-	Página	51



un	lenguaje	aporta	así	pruebas	que	chocan	con	la	tendencia	unilateralmente	analítica
que	 ha	 llegado	 a	 dominar	 nuestra	 propia	manera	 de	 hablar	 y	 de	 pensar.	Conceptos
tales	 como	 «naturaleza»,	 «cultura»	 y	 «sociedad»	 son	 ejemplos	 elocuentes	 de	 la
tendencia	 a	 tratar	 como	 entidades	 independientes	 separadas	 entre	 sí	 campos	 de
problemas	 en	 un	 nivel	 elevado	 de	 síntesis,	 representados	 simbólicamente	 por
diferentes	 sustantivos	 rodeados	 por	 una	 brumosa	 aureola	 de	 connotaciones
ideológicas.	 Se	 utilizan	 generalizadamente	 como	 si	 aludieran	 a	 aspectos	 de	 este
mundo	que	existiesen	unos	separados	de	otros.	Podemos	así,	por	ejemplo,	preguntar
si	 el	 lenguaje	 es	 un	 aspecto	 de	 la	 naturaleza	 o	 un	 aspecto	 de	 la	 cultura.	 Los	 que
abogan	 por	 este	 tipo	 de	 apartheid	 intelectual	 pueden	 analizar	 incansablemente
problemas	de	contraste	de	este	tipo	sin	examinar	siquiera	la	relación	entre	esas	cosas
que	 consideran	 que	 existen	 separadas	 entre	 sí.	 No	 es	 difícil	 hallar	 pruebas	 del
entrelazamiento	de	«naturaleza»	y	«sociedad»	si	examinamos	breve	y	detenidamente
cómo	los	niños	adquieren	su	primer	lenguaje.	Pero	el	interés	predominante	se	dirige
en	la	actualidad	hacia	una	u	otra	cuestión.	Cuestiones	relativas	a	la	relación	o,	dicho
de	 otro	 modo,	 cuestiones	 de	 síntesis,	 pueden	 considerarse	 por	 comparación
marginales,	de	poco	valor	cognitivo.	Sin	embargo,	en	ningún	momento	están	del	todo
ausentes	 en	 los	 procesos	 de	 adquisición	 o	 uso	 del	 lenguaje	 influencias	 de	 la
naturaleza	o	de	la	sociedad.

Podemos	sentimos	tentados	a	hablar	de	una	unión	de	naturaleza	y	sociedad,	o,	en
realidad,	de	naturaleza	y	cultura	si	consideramos	la	adquisición	por	parte	de	los	niños
pequeños	 de	 su	 primer	 lenguaje.	 Pero	 ni	 siquiera	 eso	 haría	 mucha	 justicia	 a	 los
hechos,	pues	tal	afirmación	entraña	que	en	cierto	período	de	la	vida	de	una	persona	la
naturaleza	 humana	 y	 la	 sociedad	 humana	 existen	 separadamente	 y	 en	 un	 período
determinado	 empiezan	 a	 interactuar.	 No	 hay	 ningún	 momento	 en	 la	 vida	 de	 las
personas	 que	 se	 comunican	 por	medio	 de	 un	 lenguaje	 en	 que	 su	 existencia	 natural
esté	 en	 suspenso,	 y	 sin	 embargo	 no	 podríamos	 hacer	 justicia	 a	 los	 hechos	 si
considerásemos	 el	 lenguaje	 sólo	 una	 propiedad	 de	 la	 naturaleza	 humana.	 Lo	 que
aclara	 este	 breve	 examen	 es	 el	 uso	 impreciso	 y	 ambiguo	 de	 conceptos	 como
naturaleza	 humana	 o,	 en	 realidad,	 cultura.	 El	 término	 «naturaleza»	 se	 utiliza	 a
menudo	 hoy	 con	 un	 marcado	 acento	 en	 los	 niveles	 físicos	 de	 la	 naturaleza,	 una
reducción	 notable	 de	 lo	 biológico	 y	 el	 uso	 puramente	 especulativo	 de	 las
características	 únicas	 de	 la	 especie	 humana.	 Como	 consecuencia,	 suele	 desecharse
por	materialista	 la	 insistencia	en	 los	aspectos	naturales	de	 los	 idiomas	humanos.	El
término	«naturaleza»	se	identifica	en	este	caso	sólo	con	el	campo	de	problemas	de	las
ciencias	 físicas.	También	 se	 considera	 hoy	 a	menudo	 la	 sociedad,	 como	 la	 cultura,
ontológicamente	divorciada	de	la	naturaleza,	y	hasta	en	antagonismo	directo	con	ella.
El	potencial	biológico	humano	de	aprender	un	lenguaje	puede,	como	mínimo,	indicar
que	también	esto	es	un	error.

Muchos	animales	están	equipados	biológicamente	para	comunicarse	por	medio	de
pautas	sonoras.	Sólo	en	el	caso	de	 los	seres	humanos	 las	pautas	sonoras	que	sirven

www.lectulandia.com	-	Página	52



como	medios	de	comunicación	asumen	el	carácter	de	idiomas	o,	en	otras	palabras,	de
símbolos	 sociales	 que	 no	 forman	 parte	 de	 su	 equipo	 biológico,	 sino	 que	 las	 ha
aprendido	 individualmente	 cada	 miembro	 de	 un	 grupo.	 Incluso	 entre	 los	 parientes
más	 próximos	 vivos	 que	 tenemos	 entre	 los	 animales,	 los	 monos,	 cada	 miembro
individual	de	un	grupo	está	biológicamente	equipado	con	un	bagaje	bastante	amplio
de	pautas	 sonoras	 innatas.	Pueden	modificarse	por	 aprendizaje	y	variar	 con	 ello	 en
cierta	medida	de	un	grupo	a	otro,	pero	nunca	 lo	suficiente	para	poner	en	peligro	el
predominio	 de	 las	 pautas	 sonoras	 innatas	 que	 comparten	 otros	 miembros	 de	 una
especie	sobre	las	variaciones	locales	adquiridas	por	aprendizaje	individual.	En	el	caso
de	los	seres	humanos	el	proceso	evolutivo	ha	dado	un	giro	nuevo.	Por	vez	primera	en
su	trayectoria	el	equilibrio	entre	pautas	sonoras	aprendidas	e	innatas	se	ha	invertido
en	favor	de	las	primeras.	Las	pautas	sonoras	aprendidas	han	pasado	a	ocupar	el	papel
dominante	y	las	pautas	sonoras	innatas	y	las	señales	innatas	en	general	han	asumido
un	papel	subsidiario.	Una	de	las	características	distintivas	de	la	red	de	pautas	sonoras
humanas	que	llamamos	lenguajes	es	que	sólo	está	fijada	genéticamente	la	capacidad
de	 producir	 pautas	 sonoras	 aprendidas	 pero	 no	 estas	 pautas	 mismas.	 Las	 pautas
sonoras	de	lenguajes	que	sirven	a	los	seres	humanos	como	su	medio	de	comunicación
principal	han	de	adquirirse	por	aprendizaje.	No	son	específicas	de	 la	especie.	Estos
son	 tres	 de	 los	 aspectos	 que	 diferencian	 las	 pautas	 sonoras	 dominantes	 de	 los
humanos,	sus	idiomas,	de	los	sistemas	de	señales	dominantes	de	otros	seres	vivos:	a)
han	 sido	adquiridos	por	 aprendizaje	 individual;	b)	pueden	variar	de	una	 sociedad	a
otra;	c)	pueden	cambiar	a	lo	largo	del	tiempo	dentro	de	una	sociedad	que	sigue	siendo
la	misma.

El	hecho	de	que	las	pautas	sonoras	dominantes	por	las	que	se	comunica	la	gente
hayan	sido	adquiridas	por	aprendizaje	y	no	formen	parte	de	un	conjunto	de	señales
predominantemente	 innatas	 que	 sirven	 a	 los	 animales	 como	 medio	 principal	 de
comunicación,	es	uno	de	los	factores	básicos	que	otorgan	a	las	pautas	sonoras	de	los
lenguajes	el	 carácter	de	 símbolos.	La	expresión	no	 significa	que	 las	pautas	 sonoras
simbolizadoras	 se	 asemejen	 a	 los	 objetos	 o	 funciones	 que	 simbolizan.	 Las	 pautas
sonoras	 del	 lenguaje	 representan	 datos,	 pero	 no	 son	 su	 retrato.	 Consideremos	 por
ejemplo	la	pauta	sonora	«star»,	que	en	la	 lengua	inglesa	significa	estrella.	En	todos
los	 lugares	 en	que	 se	hable	 inglés	 representa	objetos	 luminosos	bien	 conocidos	del
cielo	nocturno.	Pero	 la	pauta	sonora	«star»	no	se	parece	en	nada	a	esos	objetos.	El
hecho	de	que	los	represente	sólo	se	basa	en	una	tradición	social.	Si	no	fuese	por	esta
tradición,	 podríamos	 decir	 que	 el	 vínculo	 que	 une	 la	 combinación	 sonora	 «star»	 a
objetos	 cósmicos	 específicos	 es	 completamente	 arbitrario.	 De	 hecho,	 entre	 los
individuos	que	hablan	francés	sirve	como	símbolo	comunicativo	de	esos	objetos	una
pauta	sonora	totalmente	distinta,	«étoile».	Lo	mismo	sucede	entre	los	grupos	de	habla
alemana	con	 la	pauta	sonora	«stern».	La	gente	que	vive	desde	que	nace	en	un	país
con	un	lenguaje	unificado,	puede	llegar	a	pensar	que	hay	una	necesidad	natural	que
vincula	una	pauta	sonora	que	representa	simbólicamente	ciertos	datos	a	esos	mismos

www.lectulandia.com	-	Página	53



datos.	 En	 realidad,	 esta	 necesidad,	 y	 por	 tanto	 la	 fuerza	 imperativa	 que	 las	 pautas
sonoras	de	un	lenguaje	tienen	respecto	a	un	miembro	individual	de	una	tribu	o	un	país
donde	 predomina	 un	 lenguaje	 dado,	 tienen	 un	 carácter	 exclusivamente	 social	 y
humano.	 Los	 seres	 humanos	 no	 podrían	 comunicarse	 entre	 sí	 si	 no	 estuviesen
habituados	al	uso	de	las	mismas	pautas	sonoras	como	símbolos	de	los	mismos	datos.

Nos	hallamos	aquí	ante	uno	de	los	hechos	que	muestran	lo	mal	fundamentada	que
está	 la	 tradición	 imperante,	 según	 la	 cual	 parece	 que	 la	 naturaleza	 humana	 y	 la
sociedad	 humana,	 y	 también,	 por	 tanto,	 naturaleza	 y	 cultura,	 pertenecen	 a	 dos
mundos	 ontológicamente	 distintos	 que	 existen,	 como	 si	 dijéramos,	 independientes
uno	de	otro.	En	realidad,	sería	perfectamente	válido	decir	que	los	lenguajes	son	una
de	 las	principales	 avenidas	que	unen	 la	naturaleza	y	 la	 sociedad	o	 la	 cultura.	Todo
niño	 humano	 sano	 pasa	 por	 un	 proceso	 de	 maduración	 predeterminado
genéticamente,	 es	 decir,	 natural,	 que	 a	 partir	 de	 una	 cierta	 etapa	 crea	 una
predisposición	para	aprender	a	comunicarse	con	otros	 seres	humanos	por	medio	de
las	 pautas	 sonoras	 diferenciadas	 de	 un	 idioma.	 El	 equipo	 neurológico,	 motriz	 y
sensorial	 del	 niño	 pasa	 a	 estar	 en	 condiciones	 de	 emitir	 mensajes	 y	 de	 recibir
mensajes	de	otros	por	medio	de	ondas	sonoras	articuladas.	Estas	ondas	sonoras	son
naturales	o,	 como	decimos	a	veces,	datos	 físicos.	Su	articulación,	que	 les	otorga	el
carácter	de	lenguajes	que	son	posibles	por	la	maduración	del	aparato	vocal	y	auditivo,
está	socialmente	producida	y	determinada.

Lo	 natural	 y	 lo	 social,	 las	 formas	 social	 e	 individual	 de	 existencia	 de	 los	 seres
humanos,	 son	 inseparables;	 están	 íntimamente	 entrelazadas,	Su	 interdependencia	 se
debe	a	 la	creatividad	 técnica	 imprevista	y	 fortuita	del	proceso	evolutivo.	El	 tipo	de
comunicación	humano	por	medio	de	 lenguajes	se	basa	en	un	entrelazamiento	único
de	un	proceso	de	maduración	biológico	innato	y	un	proceso	de	aprendizaje	social	e
individual.	En	el	caso	de	los	animales,	en	que	predominan	las	pautas	de	asociación	y
de	 comunicación	 fijadas	 genéticamente,	 y	 por	 tanto	 específicas	 de	 la	 especie	 e
innatas,	 sobre	 las	 aprendidas,	 el	 vínculo	 entre	 naturaleza	 y	 sociedad	 no	 plantea
ningún	 problema.	 Las	 sociedades	 que	 forman	 entre	 ellas	 las	 hormigas	 o	 las	 de	 los
elefantes	o	los	chimpancés,	aunque	con	pequeñas	adaptaciones	a	condiciones	locales
diferentes,	 son	 siempre	 iguales.	Son	específicas	de	 la	especie,	 sólo	pueden	cambiar
cuando	la	composición	biológica	o,	en	otras	palabras,	la	naturaleza	de	los	organismos
afectados,	 experimenta	 cambios.	 Para	 el	 observador	 reflexivo	 el	 problema	 que
plantea	 el	 vínculo	 entre	 naturaleza	 y	 sociedad	 en	 el	 caso	 humano	 es	 muy	 distinto
porque,	 entre	 otras	 cosas,	 las	 sociedades	 humanas,	 lo	 mismo	 que	 los	 lenguajes
humanos,	 pueden	 cambiar	 muy	 drásticamente	 sin	 ningún	 cambio	 genético	 de	 la
especie	humana.	La	solución	del	problema	parece	difícil	por	hábitos	de	pensamiento
profundamente	arraigados	y	en	especial	por	el	de	ordenar	el	mundo,	según	una	vieja
receta	de	la	filosofía	y	del	sentido	común,	en	categorías	polarizadas	y	desconectadas
como	 naturaleza	 y	 cultura,	 lo	 que	 impide	 a	 menudo	 que	 el	 observador	 perciba	 lo
evidente.

www.lectulandia.com	-	Página	54



Los	 lenguajes	humanos	 se	 estudian	 con	 frecuencia	 como	objetos	 especializados
divorciados	 de	 los	 seres	 humanos,	 y	 con	 ello	 de	 la	 posibilidad	 de	 establecer	 las
características	 estructurales	 que	 diferencian	 la	 forma	 humana	 principal	 de
comunicación	por	 lenguajes	de	 la	 forma	de	comunicación	animal	predominante	por
conjuntos	 de	 señales	 mayoritariamente	 innatas,	 tengan	 forma	 de	 pautas	 sonoras
específicas	o	de	movimientos	de	 todo	el	 cuerpo.	Es	 indudable	que	 los	 lenguajes	 se
componen	 de	 palabras	 desconectadas.	 Sin	 embargo,	 pueden	 representar	 conexiones
con	igual	claridad	que	desconexiones.	Es	fácil	pasar	por	alto	el	hecho	evidente	de	que
los	lenguajes	están	formados	por	pautas	sonoras	que	transmiten	mensajes	de	la	gente
y	 a	 la	 gente,	 y	 que	 se	 producen	 y	 reciben	 por	 medio	 de	 estructuras	 orgánicas
específicas	 de	 la	 especie	 humana	 que	 pueden	 producir	 símbolos	 de	 conexiones	 y
también	de	desconexiones.	Estas	estructuras,	para	que	lleguen	a	ser	funcionales,	han
de	 activarse	 y	 pautarse	 en	 la	 temprana	 infancia	 por	 un	 proceso	 de	 aprendizaje.	 En
todo	 grupo	 humano	 con	 un	 lenguaje	 común	 hay	 un	 gran	 cuerpo	 de	 paulas	 sonoras
interconectables	o,	dicho	de	otro	modo,	 formas	de	 lenguaje	que	han	pasado	a	estar
socialmente	 regularizadas	 como	 símbolos	 de	 objetos,	 hechos	 y	 funciones	 y	 otros
datos	específicos	sobre	los	que	pueden	desear	comunicarse	entre	sí	los	miembros	de
ese	grupo.	Sin	esta	regularización	social	de	pautas	sonoras	específicas	como	símbolos
de	 todos	 los	aspectos	de	su	mundo	que	consideran	 importantes	para	ellos,	 los	seres
humanos	no	podrían	comunicarse	o	sólo	podrían	hacerlo	con	los	residuos	debilitados
de	 una	 etapa	 evolutiva	 anterior	 que	 aún	 poseen,	 es	 decir	 a	 través	 de	 formas	 de
comunicación	 mayoritariamente	 innatas	 y	 más	 vinculadas	 a	 la	 situación	 como
gruñidos,	risas,	o	gritos	de	dolor.	Estas	últimas	formas	son	comunes	a	toda	la	especie
humana.	Las	producen	las	personas	de	forma	más	o	menos	espontánea	en	situaciones
concretas.	Lo	primero,	la	comunicación	por	medio	de	las	pautas	sonoras	aprendidas
de	un	lenguaje,	es	también	una	característica	común	de	toda	la	especie.	Pero	no	lo	son
sin	embargo	las	pautas	sonoras	mismas,	los	lenguajes.

Los	lenguajes	siguen	la	división	de	la	humanidad	en	una	variedad	mayor	o	menor
de	 unidades	 de	 supervivencia,	 pasadas	 o	 presentes.	 La	mayoría	 de	 ellas	 poseen	 su
propia	 red	 de	 pautas	 sonoras	 comunicativas,	 que	 son	 con	 bastante	 frecuencia
totalmente	 incomprensibles	 para	miembros	de	otros	 grupos	humanos.	Así	 pues,	 los
humanos,	 además	 de	 poseer	 residuos	 con	 frecuencia	 debilitados	 de	 un	 tipo	 de
comunicación	prelingüística	más	animal,	poseen	una	capacidad	para	comunicarse	por
medio	de	un	lenguaje	que	es	única,	de	la	cual	los	animales	carecen	y	que	representa
una	etapa	posanimal	de	evolución.	Los	seres	humanos	pueden	descubrir	por	tanto	en
su	 propia	 persona	 pruebas	 del	 proceso	 evolutivo.	 La	 tradición	 ha	 habituado	 a	 las
personas	 a	 pensar	 y	 a	 hablar	 de	 la	 relación	 entre	 animales	 y	 humanos
mayoritariamente	como	si	ambos	términos	aludiesen	a	una	condición	ontológica	más
o	 menos	 estática.	 Eso	 actúa	 como	 una	 especie	 de	 a	 priori	 tradicional;	 ejerce	 una
presión	muy	fuerte	para	que	se	exponga	la	relación	entre	animales	y	humanos	o	como
identidad	 total	 o	 como	 discrepancia	 total.	 En	 consecuencia,	 una	 solución	 clara	 al

www.lectulandia.com	-	Página	55



problema	de	la	relación	entre	animales	y	humanos	presenta	dificultades	que	parecen
insuperables.	 Nos	 vemos	 abocados	 a	 soluciones	 basadas	 en	 un	 o	 esto	 o	 lo	 otro
estacionario.	 Parece	 que	 sólo	 podemos	 elegir	 entre	 una	 reducción	 global	 de	 la
condición	humana	a	la	de	los	animales	y	una	forma	de	existencia	parcial	o	totalmente
divorciada	de	la	de	los	animales.	La	mayoría	de	las	concepciones	dualistas	habituales,
como	la	división	del	mundo	humano	en	naturaleza	y	cultura	o	cuerpo	y	mente,	son
representativas	 de	 esta	 segunda	 alternativa.	Mente,	 cultura	 o,	 en	 realidad,	 lenguaje,
permanecen	en	este	caso	sin	estatus	ontológico,	sin	anclaje	en	el	mundo	observable.
Se	dejan,	como	si	dijésemos,	colgando	en	el	aire.	Estas	alternativas,	el	reduccionismo
biológico	 y	 la	 elevación	 de	 los	 humanos	 a	 una	 posición	 ontológica	 al	 margen	 del
universo	natural,	se	basan	ambas	en	la	exposición	como	condiciones	estacionarias	de
lo	que	sólo	puede	exponerse	propiamente	como	etapas	de	un	proceso	continuado.	En
otras	 palabras,	 los	 seres	 humanos	 representan	 un	 avance	 trascendental	 del	 proceso
evolutivo	hacia	 un	nuevo	nivel.	La	 palabra	 significativa	 es	 «posanimal».	Los	 seres
humanos,	 aunque	 descienden	 de	 los	 animales,	 están	 equipados	 por	 naturaleza	 con
facultades	que	sólo	ellos	poseen	en	la	comunidad	viva	de	la	tierra.

Podríamos	 comparar	 el	 cambio,	 no	 sin	 ciertas	 reservas,	 con	 el	 avance
trascendental	del	nivel	de	los	reptiles	al	de	las	aves.	En	ese	caso,	la	transformación	en
alas	 de	 las	 patas	 delanteras	 de	 los	 reptiles	 y	 la	 adaptación	 tras	 ello	 de	 todo	 el
organismo	 abrió	 a	 las	 cosas	 vivas	 una	 dimensión	 nueva.	 Un	 proceso	 evolutivo	 de
muy	 larga	duración	dio	acceso,	 incluso	a	animales	de	cuerpo	bastante	pesado,	a	un
espacio	 aéreo	 más	 amplio.	 En	 el	 caso	 de	 los	 humanos,	 la	 emancipación	 del
predominio	de	formas	de	experiencia	y	de	conducta	fijadas	genéticamente	o,	dicho	de
otro	modo,	no	aprendidas,	la	ascensión	al	predominio	de	formas	de	experiencia	y	de
conducta	 adquiridas	 por	 aprendizaje	 individual,	 dotó	 a	 los	 humanos	 de	 una
adaptabilidad	 a	 condiciones	 cambiantes	 fuera	 del	 alcance	 de	 sus	 antepasados
animales.	Un	ejemplo	patente	es	la	forma	de	adaptación	distinta	a	su	nuevo	reino	de
las	aves	y	de	los	humanos.	Las	aves	poblaron	todos	los	nichos	del	espacio	aéreo	que
les	proporcionaban	un	medio	de	vida	por	medio	de	una	diferenciación	biológica	en	un
gran	número	de	especies	distintas.	Los	seres	humanos	poblaron	todos	los	nichos	del
planeta	capaces	de	proporcionarles	un	medio	de	vida	sin	diferenciación	biológica	en
especies	distintas	que	no	pudiesen	cruzarse,	y	predominantemente	a	través	de	formas
de	aprendizaje.	A	pesar	de	un	mínimo	de	adaptación	genética,	siguieron	siendo	una
especie	 única.	 Todas	 las	 mujeres	 y	 todos	 los	 hombres,	 sean	 cuales	 sean	 sus
diferencias	genéticas,	son	capaces	de	producir	hijos	viables.

Un	 aspecto	 clave	 del	 salto	 trascendental	 que	 dio	 el	 proceso	 de	 evolución
imprevisto	 y	 fortuito	 en	 la	 forma	 de	 los	 seres	 humanos	 fue	 el	 nuevo	 tipo	 de
comunicación	 que	 su	 organización	 biológica	 hizo	 posible.	 Reflejaba	 el	 predominio
que	alcanzaba	la	adaptación	por	conductas	y	conocimientos	aprendidos	en	el	caso	de
los	humanos,	así	como	la	superioridad	que	este	predominio	les	daba	en	sus	luchas	por
la	 supervivencia.	 La	 nueva	 técnica	 de	 comunicarse	 por	 medio	 de	 lenguajes

www.lectulandia.com	-	Página	56



aprendidos	o,	en	otras	palabras,	por	medio	de	símbolos	socialmente	determinados,	era
intrínsecamente	simple.

La	 imagen	 tradicional	 de	 los	 seres	 humanos	 está	 dominada	 por	 la	 tendencia	 a
reducir	procesos	a	condiciones	estacionarias	antitéticas.	Son,	en	suma,	el	resultado	de
un	 proceso	 de	 reducción,	 es	 decir,	 de	 una	 reducción	 conceptual	 a	 condiciones
estáticas	 de	 sucesiones	 de	 hechos	 con	 una	 dinámica	 intrínseca	 que	 sólo	 podemos
observar	en	un	estado	de	flujo.	Según	una	alternativa,	los	seres	humanos	constan	de
dos	componentes	distintos,	uno	visible	y	tangible,	el	otro	invisible	e	intangible,	tales
como	cuerpo	y	mente	o	alma.	Uno	de	los	elementos	componentes,	el	cuerpo,	tiene	el
estatus	ontológico	de	un	objeto	natural;	el	otro,	 la	mente	o	el	alma,	tiene	un	estatus
ontológico	 impreciso.	 En	 muchos	 casos	 se	 adscriben	 ambas	 cosas	 a	 un	 mundo
imaginario	del	espíritu.	La	otra	alternativa	es	la	reducción	de	los	seres	humanos	a	la
condición	estacionaria	de	un	cuerpo,	de	un	hecho	físico.	En	ese	caso,	se	les	representa
simplemente	 como	 animales	 semejantes	 a	 los	 demás.	 Estos	 modelos	 varían	 en
detalles	y	hay	muchas	formas	intermedias.	Lo	que	aquí	se	propone	es,	básicamente,	la
restauración	del	proceso	observable	y	comprensible.

El	 a	 priori	 tradicional,	 las	 categorías	 asentadas	 en	 nuestras	 formas	 de	 pensar,
indican	 que	 puede	 concebirse	 adecuadamente	 el	 mundo	 como	 una	 multitud	 de
antítesis,	como	por	ejemplo	cielo	e	infierno,	naturaleza	y	cultura.	Nadie	parece	haber
investigado	sin	embargo	si	la	representación	simbólica	del	mundo	en	la	forma	de	una
multitud	de	antítesis	estacionarias	es	realmente	la	forma	más	adecuada	de	representar
el	 mundo	 tal	 cual	 es.	 Un	 examen	 más	 detenido	 permite	 descubrir	 enseguida	 que
ninguna	antítesis	puede	representar	adecuadamente	su	objeto	material	sin	una	síntesis
complementaria	 y,	 en	 la	 mayoría	 de	 los	 casos,	 sin	 una	 síntesis	 procesual.	 Puede
servimos	 como	 ejemplo	 la	 antítesis	 naturaleza-cultura.	 Los	 dos	 términos	 son
imprecisos.	Aún	así	 es	posible	que	no	podamos	decir	 lo	que	 tenemos	que	decir	 sin
ellos,	pues	representan	una	síntesis	a	muy	alto	nivel	y	los	conceptos	de	este	tipo	son
difíciles	 de	 manejar.	Muchos	 de	 ellos	 son	 representaciones	 no	 de	 hechos,	 sino	 de
especulaciones	sobre	hechos	o	de	mezclas	de	hechos	y	de	fantasía.

El	 concepto	de	naturaleza,	 por	 ejemplo,	 puede	 representar	 simbólicamente	 todo
un	conglomerado	de	 síntesis	 con	 frecuencia	difusas	 e	 incluso	 incompatibles.	Puede
representar	a	la	gran	madre	benévola	que	sólo	produce	lo	que	es	útil	y	bueno	para	los
seres	 humanos.	 El	 término	 «natural»	 puede	 utilizarse	 como	 una	 expresión	 de
alabanza	que	implique	un	elevado	valor	positivo	frente	a	cosas	hechas	por	humanos
que	son	artificiales,	no	naturales,	y	no	participan	por	tanto	de	la	eterna	bondad	de	la
naturaleza.	El	concepto	de	naturaleza	puede	utilizarse	también	en	un	sentido	positivo
como	representación	simbólica	del	objeto	material	de	las	ciencias	físicas.	«Las	leyes
eternas	 de	 la	 naturaleza»	 solía	 ser	 expresión	 de	 alabanza	 muy	 frecuente.	 La
identificación	 con	 el	 objeto	 material	 de	 la	 física	 condujo	 a	 la	 identificación	 de	 la
naturaleza	con	un	orden	tipo	ley,	con	la	cuantificación	y	con	átomos	o	materia.	Pero
esta	 identificación	 de	 la	 naturaleza	 con	 la	 materia	 tiene	 también	 una	 connotación

www.lectulandia.com	-	Página	57



negativa.	Atribuir	un	alto	valor	a	la	naturaleza	podría	entenderse	como	una	reducción
de	 todo	 lo	que	existe,	 incluyendo	 los	aspectos	biológicos	de	 la	propia	naturaleza,	a
materia.	 El	 término	 «naturaleza»,	 utilizado	 en	 ese	 sentido,	 puede	 denotar	 la	 visión
global	de	lo	que	se	llama	materialismo.	Así,	 la	antítesis	entre	 lo	que	es	natural	y	 lo
que	no	está	dado	por	la	naturaleza	sino	que	está	hecho	por	el	hombre,	puede	cambiar
su	 acento	 valorativo.	 En	 un	 sentido,	 objetos	 o	 cosas	 que	 son	 naturales	 podrían
pretenderse	 superiores	 a	 objetos	 que	 estuviesen	 hechos	 por	 el	 hombre;	 en	 otro
sentido,	los	objetos	naturales	se	considerarían	superiores	a	los	objetos	hechos	por	el
hombre.	 Así	 sucede	 a	 menudo	 en	 los	 análisis	 sobre	 la	 relación	 entre	 naturaleza	 y
cultura.	 La	 naturaleza	 considerada	 como	 un	 montón	 de	 átomos	 se	 juzga	 inferior
comparada	 con	 los	 elevados	 valores	 creados	 por	 los	 seres	 humanos.	 En	 estas
polémicas,	 como	 es	 fácil	 de	 ver,	 las	 relaciones	 con	 los	 datos	 tienen	 un	 papel
relativamente	 pequeño	 y	 las	 relaciones	 con	 los	 valores	 un	 papel	 comparativamente
grande.	El	término	«cultura»	suele	no	ser	más	que	una	cobertura	para	todo	lo	que	no
es	un	producto	de	la	naturaleza	en	el	sentido	físico	del	término.

El	lenguaje	del	siglo	XX	es	rico	en	símbolos	de	síntesis	a	muy	alto	nivel	que	son
confusos	y	que	confunden.	En	otras	palabras,	 el	 cuadro	general	y	 las	 categorías	 en
cuyo	uso	se	apoya	la	interpretación	de	los	datos	más	fácticos,	siguen	sin	estar	claros.
En	 la	 actualidad	 es	 probable	 que	 sólo	 pocas	 personas	 tengan	 conciencia	 de	 que	 el
objeto	 fáctico	 representado	 por	 el	 concepto	 de	 naturaleza	 es	 casi	 idéntico	 al
representado	 por	 el	 concepto	 del	 universo…	 casi,	 porque	 el	 concepto	 del	 universo
incluye	seres	humanos	con	más	certeza	que	el	de	naturaleza.	Pero	el	tipo	de	síntesis,
denominado	hoy	a	menudo	el	 tipo	de	abstracción,	es	diferente	en	 los	dos	casos.	El
concepto	de	naturaleza	da	una	imagen	global	estacionaria	del	mundo	en	que	vivimos.
El	 concepto	 del	 universo	 encaja	 más	 fácilmente	 en	 un	 marco	 de	 proceso.	 Se
caracteriza	frecuentemente	el	universo	como	el	universo	en	evolución.	Una	parte	de
este	 proceso	 es	 que	 en	 su	 curso	 surgieron	 de	 nuestros	 ancestros	 animales	 seres
humanos	como	una	nueva	clase	de	seres.	En	la	actualidad,	el	equipo	conceptual	que
la	 sociedad	pone	a	nuestra	disposición	no	está	 lo	 suficientemente	desarrollado	para
que	la	aparición	de	la	humanidad	dentro	del	proceso	del	universo	resulte	un	tema	de
fácil	comunicación.	Pero	quizás	podamos	damos	cuenta	de	que	este	es	un	ejemplo,
uno	de	los	muchos,	que	muestra	cómo	un	problema	que	en	la	forma	de	un	dualismo
que	disuelve	el	proceso	se	resiste	obstinadamente	a	una	solución	reconocida,	pasa	a
ser	susceptible	de	solución	si	se	abandonan	las	valoraciones	extrañas	y	se	restaura	el
carácter	 de	 proceso.	 La	 presión	 cognitiva	 hacia	 un	 desarrollo	 de	 este	 tipo	 no	 es
suficientemente	fuerte	en	la	actualidad.	De	momento	basta	con	presentar	a	los	seres
humanos	dentro	del	marco	del	proceso	evolutivo	universal	como	una	clase	nueva	de
seres	 posanimales.	 De	 este	 modo	 podemos	 complementar	 la	 antítesis	 ser	 humano-
animal	por	medio	de	una	nueva	forma	de	mirar	su	relación.	El	reconocimiento	de	la
singularidad	 de	 la	 técnica	 humana	 de	 comunicación	 por	 medio	 de	 un	 lenguaje
aprendido	ni	reduce	a	los	seres	humanos	al	nivel	de	animales	ni	les	saca	del	todo	del

www.lectulandia.com	-	Página	58



marco	evolutivo.
Es	un	 lugar	 común	el	que	 los	humanos	proceden	de	 criaturas	 como	 los	monos.

Pero	 quizás	 no	 siempre	 se	 comprenda	 la	 magnitud	 de	 este	 proceso,	 el	 intervalo
evolutivo	entre	ancestros	comunes	de	monos	y	humanos	por	una	parte	y	humanos	por
la	otra.	Podemos	tener	una	 imagen	muy	clara	del	 terminus	ab	quo	y	el	 terminus	ad
quem	y	tenemos	una	imagen	bastante	clara	de	los	rasgos	estructurales	de	los	monos	y
de	algunos	de	nuestros	antepasados	más	parecidos	a	 los	monos,	Pero	sabemos	muy
poco	 del	 camino	 que	 condujo	 desde	 ellos	 a	 los	 seres	 humanos.	 No	 es	 demasiado
difícil	definir	algunos	de	 los	rasgos	que	diferencian	a	 los	humanos	de	 los	animales.
Pero	aparte	de	los	mecanismos	generales	que	se	presentan	como	palancas	del	cambio,
como	por	ejemplo	la	lucha	por	la	supervivencia	o	la	supervivencia	de	los	más	aptos	y
la	actuación	selectiva	de	estas	condiciones	sobre	mutaciones	fortuitas,	sabemos	muy
poco	 de	 las	 condiciones	 específicas	 que	 hicieron	 que	 criaturas	 prehumanas	 más
parecidas	 al	 mono	 que	 se	 comunicaban	 mayoritariamente	 por	 medio	 de	 señales
específicas	de	 la	especie	se	convirtieran	en	seres	humanos	cuyo	medio	principal	de
comunicación	es	un	lenguaje.	Es	fácil	pasar	por	alto	que	el	uso	de	un	lenguaje	y,	en
un	 sentido	 más	 amplio,	 el	 uso,	 manipulación	 y	 almacenaje	 de	 gran	 número	 de
símbolos	presuponen	un	equipo	biológico	específico.

Una	persona	que	en	el	período	biológicamente	adecuado	ha	empezado	a	aprender
lo	que	ha	de	convertirse	en	la	lengua	materna	de	esa	persona	puede	aprender,	en	una
etapa	posterior,	otro	u	otros	 lenguajes	más.	Pero	hay	razones	para	pensar	que	no	se
puede	aprender	adecuadamente	un	 lenguaje	en	una	etapa	posterior,	a	menos	que	un
primer	 lenguaje,	 pautas	 sonoras,	 sus	 funciones	 simbólicas	 y	 todo,	 haya	 quedado
grabado	 en	 la	 memoria	 durante	 el	 período	 temprano	 de	 la	 vida	 del	 individuo
biológicamente	 destinado	 a	 su	 recepción…,	 es	 decir,	 durante	 el	 período	 en	 que	 el
proceso	 de	 maduración	 biológica	 de	 un	 niño	 prepara	 a	 este	 por	 vez	 primera	 para
adquirir	un	lenguaje.	Durante	ese	primer	período	el	niño	aprende	que,	para	que	otros
le	entiendan,	ha	de	regular	su	capacidad	de	utilizar	la	propia	voz	y	quizás	el	propio
placer	de	utilizarla	de	acuerdo	con	un	código	social	del	habla,	un	código	común	a	la
gente	 mayor.	 Sólo	 utilizando	 pautas	 sonoras	 que	 están	 regularizadas	 socialmente
como	 símbolos	 de	 esto	 o	 aquello	 puede	 el	 niño	 estar	 seguro	 de	 que	 los	 receptores
experimenten	esos	 sonidos	como	símbolos	de	 los	mismos	objetos	de	comunicación
que	 los	 sujetos	que	producen	 sonidos.	Sólo	 en	 ese	 caso	puede	el	 niño	entrar	 en	un
diálogo	 comunicativo	 con	otras	 personas.	Sólo	 en	 diálogos	 con	otros	 y	 a	 través	 de
esos	diálogos	se	convierte	un	niño	en	una	persona	individual.

La	 función	 de	 símbolos	 de	 las	 pautas	 sonoras	 hechas	 por	 el	 hombre	 cubre	 un
amplio	 campo.	 Las	 pautas	 vocales	 con	 función	 simbólica	 pueden	 aludir	 a	 objetos
simples	 como	 ollas	 y	 cacerolas.	 Puede	 haber	 pautas	 sonoras	 especiales	 grabadas
socialmente	para	indicar	que	los	hablantes	se	refieren	a	una	deidad	o	a	sí	mismos,	a	la
persona	a	la	que	se	dirigen	o	a	personas	ausentes	en	el	momento	de	la	conversación.
Muchos	lenguajes	actuales	tienen	pautas	sonoras	que	sirven	como	símbolos	utilizados

www.lectulandia.com	-	Página	59



entre	otras	cosas	como	medio	de	coordinar	actividades	humanas	entre	sí	y	con	hechos
naturales.	En	suma,	al	adquirir	la	habilidad	de	emitir	y	recibir	mensajes	en	la	forma
codificada	de	un	lenguaje	social,	 los	individuos	logran	acceder	a	una	dimensión	del
universo	que	es	específicamente	humana,	Continúan	estando	ubicados	en	 las	cuatro
dimensiones	 del	 espacio	 tiempo,	 como	 todos	 los	 hechos	 prehumanos,	 pero	 están
además	ubicados	como	seres	humanos	en	una	quinta	dimensión,	la	de	los	símbolos,
que	sirve	a	los	humanos	como	medio	de	comunicación	e	identificación.	Viven	en	un
mundo	 en	 el	 que	 todo,	 incluyendo	 a	 todos	 los	 posibles	 hablantes	 mismos,	 puede
representarse,	y	entre	los	vivos	debe	representarse,	con	pautas	sonoras	específicas	con
función	de	símbolo;	es	decir,	se	convierten	en	sujetos	y	objetos	de	una	comunicación
simbólica.	 Pero	 esta	 comunicación	 exige	 símbolos	 especiales	 que	 informen
claramente	al	destinatario	de	una	comunicación	de	la	posición	dentro	de	la	figuración
comunicativa	o	en	 relación	con	ella	de	 todas	 las	personas	a	 las	que	 se	alude	en	un
mensaje.	Necesitamos	símbolos	que	aclaren	sin	 lugar	a	dudas	que	cualquier	suceso,
cualesquiera	actividades	que	se	mencionen	en	un	mensaje	se	refieren	al	emisor	o	al
propio	 grupo	 del	 emisor,	 a	 los	 destinatarios	 o	 a	 terceras	 personas	 por	 el	momento
fuera	de	la	figuración	comunicativa.	En	muchos	lenguajes	contemporáneos	las	series
de	 pronombres	 personales,	 como	 yo,	 tú,	 él	 o	 ella,	 nosotros,	 vosotros	 y	 ellos,
simbolizan	esta	función.	Así,	en	un	diálogo	se	puede	emplazar	a	la	gente	por	medio
de	 símbolos	 adecuados	 como	 individuos	 cuatridimensionales	 en	 el	 espacio	 y	 en	 el
tiempo,	y	también	como	personas	sociales,	existentes	también	en	la	quinta	dimensión,
por	medio	de	un	pronombre	personal	y	de	una	hueste	de	otros	indicadores	simbólicos
de	posiciones	en	esa	dimensión.

Dadas	 las	 condiciones	 actuales	 del	 mundo	 humano,	 las	 pautas	 sonoras	 que
representan	simbólicamente	 la	posición	de	una	persona	dentro	de	una	figuración	de
diálogo	varían	normalmente	de	una	sociedad	a	otra.	Así,	en	francés,	los	hablantes	se
identifican	 e	 identifican	 a	 su	 grupo	 por	 medio	 de	 pautas	 sonoras	 como	 «je»	 o
«nousmêmes»;	mientras	que	 los	que	hablan	 inglés	representarían	simbólicamente	 la
misma	 función	 con	 palabras	 como	 «I»	 o	 «ourselves».	 Su	 organización	 biológica
única	permite	a	los	seres	humanos	representar	todo	lo	que	puede	convertirse	en	objeto
de	comunicación	en	su	sociedad	por	medio	de	ondas	sonoras	específicas,	que	pueden
producir	individualmente	y	que	han	sido	regularizadas	socialmente	como	símbolos	de
objetos	específicos	de	comunicación.	Los	objetos	que	no	 tienen	un	 símbolo	en	una
sociedad	concreta	no	son	conocidos	y	no	son	cognoscibles	en	esa	sociedad.	Pero	hay
etapas	de	transición	de	la	condición	de	no	conocer	a	la	condición	de	conocer	en	una
sociedad,	 y	 viceversa.	 Puede	 haberse	 iniciado,	 para	 objetos	 concretos	 de
comunicación,	un	proceso	de	elaboración	simbólica	y	por	 tanto	de	conocimiento	o,
por	otra	parte,	de	declinación	del	símbolo	y	del	conocimiento.

Las	ondas	 sonoras	 articuladas	que	pueden	 los	 seres	humanos	producir	 y	 recibir
como	 mensajes	 codificados	 son	 actos	 producidos	 por	 seres	 humanos	 gracias	 a	 su
equipo	 auditivo,	 oral	 y	 neurológico	 específico.	 Este	 equipo	 no	 sólo	 permite	 a	 los

www.lectulandia.com	-	Página	60



humanos	producir	y	captar	ondas	sonoras	como	materia	prima	de	mensajes	sino	que
les	permite	también	articular	y,	de	modo	más	general,	adaptar	las	ondas	sonoras	que
producen	 en	 una	 gran	 variedad	 de	 formas	 distintas…,	 una	 variedad	 que	 parece	 no
tener	 límites	 física	 y	 biológicamente,	 pero	 que	 socialmente	 se	 mantiene	 dentro	 de
fronteras	 específicas	 a	 través	 de	 la	 unificación	 y	 la	 regularización	 social,	 sin	 las
cuales	 los	 símbolos	 de	 pautas	 sonoras	 producidos	 por	 los	 humanos	 no	 podrían
cumplir	 su	 función	 como	 medio	 de	 comunicación	 dentro	 de	 una	 sociedad
determinada.	En	todos	los	períodos	se	establecen	límites	en	las	sociedades	en	cuanto
al	 ámbito	 de	 comunicación	 por	 el	 hecho	 de	 que	 el	 fondo	 social	 de	 conocimientos
disponibles	en	cualquier	sociedad	humana,	y	por	 tanto	el	 lenguaje	 regularizado	que
representa	todas	las	experiencias	posibles	dentro	de	esa	sociedad,	tiene	fronteras	muy
definidas,	aunque	algunos	de	sus	miembros	puedan	estar	trabajando	para	ampliar	esas
fronteras.	 De	 todos	 modos,	 el	 ámbito	 de	 conocimiento,	 o	 en	 otras	 palabras	 de
experiencias,	 asequible	 en	 una	 sociedad	 y	 representado	 simbólicamente	 por	 su
idioma,	que	cubre	 todos	 los	 temas	abiertos	o	encubiertos	de	comunicación,	se	halla
limitada	además	por	la	estructura	de	una	sociedad	determinada	y	en	especial	por	sus
relaciones	de	poder.	Estas	juegan	un	papel	considerable	y	a	menudo	decisivo,	no	sólo
en	 lo	 que	 se	 regulariza	 como	 medio	 simbólico	 de	 comunicación	 en	 una	 sociedad
determinada,	 sino	 también	 en	 los	 matices	 emotivos	 y	 valorativos	 asociados	 con
muchos	símbolos	lingüísticos	y	en	la	forma	de	regularización	en	general.

Aún	 puede	 parecer	 un	 poco	 extraño	 en	 la	 actualidad	 el	 que	 uno	 diga	 que	 un
idioma	 es	 una	 red	 de	 pautas	 sonoras	 producidas	 por	 los	 seres	 humanos	 que	 se	 ha
desarrollado	 en	 un	 grupo	 humano	 concreto	 y	 ha	 llegado	 a	 regularizarse	 allí,	 sobre
todo	por	el	propio	uso,	por	la	necesidad	de	evitar	malentendidos,	como	símbolos	de
temas	 específicos	 de	 comunicación.	 Tanto	 los	 sonidos	 como	 los	 símbolos	 pueden
cambiar	 con	 el	 tiempo,	 aunque	 raras	 veces	 sin	 cierta	 continuidad,	 en	 relación	 con
cambios	en	las	experiencias	y	en	la	suerte	del	grupo.

www.lectulandia.com	-	Página	61



U
III

n	modo	más	familiar	de	aludir	a	la	función	simbólica	de	estas	pautas	sonoras
hechas	 por	 el	 hombre	 es	 el	 de	 presentar	 su	 función	 como	 el	 significado	 de
componentes	 del	 lenguaje	 como	 frases	 o	 palabras.	 Pero	 el	 concepto	 de

significado	no	es	tan	sencillo.	Ha	llegado	a	utilizarse	en	el	discurso	culto	del	siglo	XIX
como	una	palabra	clave	de	una	mística	filosófica.	En	ese	sentido,	el	significado,	sea
del	habla	o	de	otras	acciones,	suele	enfocarse	como	si	el	término	aludiese	a	una	zona
de	 la	existencia	 individual	definitiva	y	 totalmente	autónoma.	Podemos	pensar	en	 la
insistencia	 de	 Max	 Weber	 en	 el	 significado	 que	 tiene	 una	 acción	 para	 el	 actor
individual.	Sin	embargo,	una	acción	individual	raras	veces	se	sostiene	por	sí	sola.	Va
orientada	en	general	a	acciones	de	otras	personas.	El	significado	de	una	acción	para	el
actor	está	codeterminado,	como	norma,	por	el	significado	que	puede	tener	para	otros.
Las	 relaciones	 de	 las	 personas	 entre	 ellas	 no	 son	 aditivas.	 La	 sociedad	 no	 tiene	 el
carácter	de	un	montón	de	acciones	individuales	comparable	con	un	montón	de	arena,
ni	 el	 de	 un	 hormiguero	 de	 individuos	 programados	 para	 la	 cooperación	mecánica.
Recuerda	más	bien	una	red	de	personas	vivas	que	dependen,	de	formas	muy	diversas,
unas	de	otras.	Los	impulsos	y	sentimientos,	los	criterios	y	las	acciones	de	una	persona
pueden	reforzar	los	de	otras	o	desviarlos	de	su	objetivo	inicial.	Pueden	compartir	el
mismo	 código	 de	 conducta	 y	 sin	 embargo	 ser	 adversarios.	 Las	 disputas	 verbales
pueden	 servir	 de	 ejemplo.	 Si	 los	 que	 discuten	 no	 hablan	 el	 mismo	 lenguaje,	 no
pueden	enzarzarse	en	una	disputa	verbal.	Pueden	pegarse	o	matarse.	Pero	un	combate
que	 se	 libra	 con	 las	 armas	 de	 las	 palabras	 exige	 que	 alguien,	 que	 puede	 ser	 un
intérprete,	hable	el	lenguaje	de	ambas	partes.

Una	 de	 las	 características	 distintivas	 de	 la	 principal	 forma	 humana	 de
comunicación	es	que,	hasta	 el	momento,	 todo	 lenguaje	 lo	habla	y	 entiende	 sólo	un
sector	 limitado	de	 la	 especie	 humana.	Sin	 embargo,	 estas	 fronteras	 limitadoras	 van
unidas	a	una	capacidad	aparentemente	ilimitada	en	muchas	lenguas	de	ampliación,	de
innovaciones	 verbales,	 si	 crece	 el	 campo	 del	 conocimiento.	 La	 forma	 humana	 de
comunicación	 principal	 por	 medio	 de	 lenguajes	 contrasta	 agudamente	 en	 ambos
sentidos	 con	 la	 forma	 principal	 de	 comunicación	 animal.	 Esta	 última	 está
genéticamente	 fijada	en	una	medida	muy	superior;	es	por	 tanto	predominantemente
idéntica,	 para	 una	 especie	 entera,	 aunque	 puedan	 existir	 variaciones	 locales,	 y
demasiado	 rígida	para	 incorporar	 innovaciones.	La	 forma	humana	de	comunicación
por	medio	de	un	 lenguaje	aprendido	constituye	una	 innovación	evolutiva	única.	No
hay	nada	parecido	a	ella	en	todo	el	reino	animal.	Se	basa	en	el	avance	trascendental
definitivo	en	el	equilibrio	entre	formas	de	conducta	aprendidas	y	formas	de	conducta
no	aprendidas,	fijadas	genéticamente,	en	favor	de	las	primeras.	El	cambio	definitivo
en	 este	 equilibrio	 estuvo	 precedido	 y,	 resultó	 posible,	 sin	 duda,	 por	 un	 cambio
evolutivo	preparatorio	muy	largo	en	esa	misma	dirección.	Pero	aunque	en	su	curso	la

www.lectulandia.com	-	Página	62



capacidad	de	los	organismos	para	adaptar	su	conducta	a	situaciones	cambiantes	a	la
luz	 de	 experiencias	 adquiridas	 por	 aprendizaje	 individual	 y	 almacenadas	 en	 los
espacios	de	la	propia	memoria	en	constante	crecimiento,	formas	de	conducta,	y	por
tanto	 de	 comunicación	 no	 aprendidas,	 programadas	 genéticamente,	 siguieron
ganando	la	partida.	En	conjunto,	siguen	dominando	la	autorregulación	y	por	tanto	la
adaptación	a	situaciones	cambiantes	de	las	especies	vivas	de	monos.	En	el	caso	de	los
humanos,	la	ascensión	al	predominio	de	tipos	aprendidos	de	comunicación	en	forma
de	lenguajes,	idéntica	con	toda	probabilidad	a	lo	que	se	llama	predominio	cerebral	o
cortical	en	el	caso	del	cerebro	humano,	constituyó	un	avance	trascendental	 igual	de
grande,	si	no	mayor	en	cuanto	a	la	forma	de	innovación	evolutiva	que	fue	necesaria
para	 realizarlo,	que	el	que	se	produjo,	por	ejemplo,	cuando	 los	 reptiles	 terrestres	se
convirtieron	en	aves	aéreas.

La	 comunicación	 por	 medio	 de	 un	 lenguaje	 puede	 servir	 como	 ejemplo	 de	 la
unidad	en	la	diversidad	que	caracteriza	a	la	especie	humana.	Todos	los	seres	humanos
utilizan	 un	 lenguaje	 como	 forma	 principal	 de	 comunicación.	 El	 lenguaje	 que	 usen
dependerá	 de	 la	 sociedad	 donde	 se	 críen	 y	 vivan.	Actualmente	 hay	 una	 diversidad
considerable	 de	 lenguajes.	 Si	 conserva	 su	 fuerza	 la	 tendencia	 actual	 hacia	 la
integración	de	unidades	sociales	pequeñas	en	otras	mayores,	 lo	que	no	es	seguro	ni
mucho	menos,	puede	disminuir	la	diversidad	de	lenguajes.	Puede	surgir	un	lenguaje
mundial,	una	lengua	franca	de	la	humanidad.	Pero	suceda	esto	o	no,	la	comunicación
por	el	lenguaje	es	uno	de	los	rasgos	distintivos	de	la	especie	humana.	Una	visión	más
clara	de	 la	estructura	y	el	desarrollo	de	 la	comunicación	 lingüística	puede	propiciar
una	 valoración	más	 realista	 de	 lo	 que	 separa	 a	 los	 humanos	 de	 aquellos	 ancestros
suyos	 aún	 firmemente	 vinculados	 al	 predominio	 de	 señales	 prelingüísticas
mayoritariamente	 innatas.	 La	 gente	 parece	 inclinarse	 en	 la	 actualidad	 de	 modo
general	por	tratar	la	naturaleza	humana	y	la	sociedad	humana	como	si	tales	términos
se	 refirieran	 a	 compartimentos	 de	 la	 existencia	 humana	 completamente	 separados.
Además,	 la	 ausencia	 de	 una	 teoría	 de	 los	 símbolos	 sociales	 es	 uno	 de	 los	 factores
principales	 que	 contribuyen	 a	 que	 se	 entienda	mal	 el	 intervalo	 evolutivo	 entre	 los
seres	humanos	y	sus	ancestros	más	animales.

Una	breve	ojeada	a	los	mecanismos	de	la	comunicación	lingüística	humana	puede
mostrar	con	suficiente	claridad	el	entrelazamiento	de	factores	biológicos	y	sociales	en
la	adquisición	y	uso	de	un	lenguaje.	El	que	los	niños	humanos	no	sólo	pueden	sino
que	 deben	 aprender	 un	 lenguaje,	 para	 convertirse	 en	 seres	 humanos	 plenamente
desarrollados,	es	algo	que	hemos	mencionado	ya.	Es	claramente	obvio.	También	lo	es
el	 hecho	 de	 que	 los	 seres	 humanos	 están	 biológicamente	 adaptados	 para	 la
comunicación	lingüística	con	otros	y	en	virtud	de	ello	para	la	vida	en	sociedad.	Si	la
imagen	humana	subyacente	de	muchas	filosofías	y	de	no	pocas	teorías	de	las	ciencias
humanas	da	la	impresión	de	que	todo	ser	humano	está	adaptado	por	naturaleza	para
vivir	 solo	como	un	 individuo	aislado,	 es	muy	posible	que	características	del	hábito
social	 dominantes	 en	 las	 sociedades	 más	 desarrolladas	 de	 nuestra	 época	 y	 las

www.lectulandia.com	-	Página	63



categorías	de	pensamiento	básicas	conectadas	con	él	impidan	ver	lo	obvio.
Muchas	frases	hechas	dan	testimonio	de	un	equilibrio	yo-nosotros	que	se	inclina

en	 favor	del	«yo».	Así,	de	hecho,	un	niño	aprende	un	 lenguaje	que	es	 el	medio	de
comunicación	de	una	sociedad	concreta.	Pero	 la	frase	«aprender	un	 lenguaje»	suele
reservarse	para	individuos	que	han	superado	la	etapa	infantil	y	aprenden	un	segundo
o	 un	 tercer	 idioma.	 Si	 nos	 referimos	 a	 un	 niño,	 no	 solemos	 decir	 que	 el	 niño	 está
aprendiendo	un	idioma,	preferimos	decir	que	«el	niño	está	aprendiendo	a	hablar».	La
relación	 entre	maduración	 natural	 y	 aprendizaje	 social	 se	 inclina	 en	 este	 caso	más
marcadamente	 por	 la	 primera.	 O	 consideremos	 la	 expresión	 el	 «significado	 de	 las
palabras»	como	un	giro	hecho;	no	es	estrictamente	correcto.	Porque	una	pauta	sonora
no	es	una	palabra	si	no	tiene	un	significado,	o	dicho	de	otro	modo,	si	no	ha	recibido
el	sello	social	como	símbolo	de	un	tema	de	comunicación	concreto.	Consideremos	la
pauta	sonora	«abracadabra».	No	es	una	palabra,	porque	no	lleva	el	sello	de	un	grupo
humano	 que	 la	 haga	 entendible	 para	 todos	 sus	 miembros	 como	 símbolo	 de	 una
función	u	objeto	específicos.	Es	un	sonido	sin	significado.	Al	decir	habitualmente	que
las	 palabras	 tienen	 un	 significado	 estamos	 afirmando	 en	 realidad	 que	 una	 pauta
sonora	con	un	significado	tiene	un	significado.	Presentamos	las	funciones	simbólicas
de	los	elementos	que	componen	el	lenguaje	como	una	especie	de	propiedad	de	estos	y
hasta	 quizás	 como	 una	 propiedad	 que	 todo	 hablante	 de	 un	 idioma	 ha	 asignado
individualmente	a	sus	frases	y	palabras.	En	esa	versión	las	relaciones	entre	palabra,
significado	 y	 el	 objeto	 o	 función	 a	 que	 alude	 este	 último	 quedan	 completamente
obscurecidos.	La	forma	tradicional	y	decididamente	más	característica	de	hablar	nos
impulsa	a	distinguir	entre	 los	 idiomas	y	sus	elementos	componentes,	como	frases	o
palabras	 por	 una	 parte,	 sus	 significados	 por	 otra	 y,	 en	 tercer	 lugar,	 las	 funciones	 u
objetos	de	comunicación	 significados.	Esto	nos	priva	de	 llegar,	 entre	otras	 cosas,	 a
una	comprensión	plena	del	hecho	de	que,	 en	 la	 forma	de	un	 lenguaje,	naturaleza	y
sociedad	 o,	 si	 los	 preferimos,	 naturaleza	 y	 cultura,	 están	 firmemente
interrelacionadas.

Para	esa	comprensión	más	plena	hay	que	dar	un	paso	pequeño	pero	indispensable
que	quizás	resulte	difícil.	En	vez	de	diferenciar	entre	componentes	del	lenguaje	y	sus
significados	 producidos	 por	 seres	 humanos,	 sólo	 podemos	 seguir	 una	 vía	 más
congruente	con	la	realidad	si	insertamos	el	escalpelo	analítico	en	primer	lugar	entre
las	 pautas	 sonoras	 y	 sus	 funciones	 de	 símbolos.	 En	 una	 etapa	 posterior	 podremos
examinar	 también	 las	 relaciones	 entre	 esos	 símbolos	 y	 los	 objetos	 o	 funciones	 de
comunicación	que	representan	simbólicamente.

La	 pauta	 sonora	 de	 un	 componente	 del	 lenguaje	 es	 un	 hecho	 físico.	 La	 suele
producir	un	ser	humano	como	medio	de	enviar	un	mensaje	a	otros	seres	humanos.	La
pauta	sonora	que	produce	un	ser	humano	es	el	portador	físico	del	mensaje.	Tiene	más
o	menos	la	misma	función.	Podría	ser	más	correcto	considerar	la	pauta	sonora	de	una
palabra	como	portadora	real	de	un	mensaje,	como	los	movimientos	del	hilo	telefónico
o	las	ondas	radiofónicas	que	emite	un	emisor	y	se	retransforman	en	las	pautas	sonoras

www.lectulandia.com	-	Página	64



que	los	de	la	emisora	de	radio	deseen	transmitir	a	los	que	oyen	con	sus	receptores.	La
emisión	de	un	mensaje	radiofónico	sería	un	ejercicio	inútil	si	ningún	aparato	receptor
estuviese	conectado	a	la	longitud	de	onda	en	la	que	se	ha	enviado	el	mensaje	radiado.
¿Cómo	 pueden	 los	 seres	 humanos	 que	 envían	 a	 otros	 un	mensaje	 emitiendo	 ondas
sonoras	articuladas	estar	seguros	de	que	otros	seres	humanos	recibirán	sus	mensajes?
Sólo	tienen	posibilidad	de	que	se	reciban	si	los	que	envían	un	mensaje	hablado	y	los
que	 se	 espera	 que	 sean	 los	 receptores	 del	mensaje	 hablan	 el	mismo	 lenguaje	 o,	 en
otras	palabras,	 si	 las	pautas	sonoras	que	produce	el	emisor	del	mensaje	 representan
simbólicamente	 para	 el	 receptor	 del	 mensaje	 los	 mismos	 objetos	 o	 funciones	 que
representan	 para	 el	 emisor	 del	 mensaje.	 Así,	 para	 que	 el	 mensaje	 gritado	 «Un
pequeño	 rebaño	 de	 búfalos	 se	 acerca	 en	 la	 dirección	 de	 esos	 árboles	 viejos	 de	 tu
derecha»	cumpla	su	función,	emisor	y	receptor	del	mensaje	deben	asociar	los	mismos
temas	de	comunicación	con	pautas	sonoras	como	«Un	pequeño	rebaño	de	búfalos»	o
«Los	 árboles	 viejos	 de	 tu	 derecha».	Un	 lenguaje	 sólo	 puede	 funcionar	 como	 tal	 si
individuos	de	una	unidad	de	supervivencia	anterior	o	actual	utilizan	o	entienden	las
mismas	 pautas	 sonoras	 como	 representaciones	 simbólicas	 de	 los	mismos	 temas	 de
comunicación.

Esto	 se	 logra	 uniformemente	 a	 través	 de	 la	 educación.	 Los	 niños	 aprenden	 por
norma	 al	 principio	 de	 la	 vida	 a	 recordar	 qué	 temas	 de	 conversación	 representan
simbólicamente	 pautas	 sonoras	 específicas	 en	 su	 sociedad.	 Aprenden	 a	 regular	 su
propia	conducta	lingüística	y,	en	realidad,	su	propia	conducta	en	general	de	acuerdo
con	el	código	común	de	producción	y	recepción	de	pautas	sonoras	articuladas	como
mensajes	para	otras	personas	y	procedentes	de	ellas	que	predomina	en	su	sociedad.
Este	 es	 el	 aspecto	 crucial	 del	 entrelazamiento	 de	 naturaleza	 y	 sociedad	 en	 la
estructura	 de	 los	 idiomas	 humanos.	 Pues	 los	 objetivos	 de	 comunicar	 y	 producir	 y
recibir	 sonidos	vocales,	un	hecho	puramente	orgánico	o	 físico,	no	está	ya	sometido
principal	o	exclusivamente	a	la	servidumbre	de	la	fijación	genética.	Por	el	contrario,
el	hecho	orgánico	de	la	producción	de	la	voz	puede	pautarse,	en	muy	gran	medida,	de
acuerdo	con	un	código	social	aprendido	de	regulación	de	la	voz	que	la	mayoría	de	los
miembros	 de	 una	 sociedad	 lingüística	 han	 hecho	 propio	 en	 la	 infancia	 y	 que	 les
permite	interpretar	las	mismas	pautas	sonoras	como	símbolos	de	los	mismos	objetos
y	funciones	de	comunicación.	Quizás	pudiésemos	hablar	de	emancipación	simbólica
de	 la	 humanidad,	 su	 liberación	 de	 la	 servidumbre	 de	 señales	 mayoritariamente	 no
aprendidas	o	 innatas	y	 la	 transición	al	predominio	de	un	pautado	mayoritariamente
aprendido	de	la	propia	voz	para	los	propósitos	de	la	comunicación.

Sabemos	muy	poco	actualmente	de	en	qué	condiciones	y	de	qué	forma	se	logró
este	 avance	 trascendental	 de	 la	 comunicación	 por	 medio	 de	 símbolos	 socialmente
regularizados.	Sólo	podemos	certificar	el	hecho	de	que	se	ha	logrado	y	representa	una
innovación	 evolutiva	 igual	 de	 grande	 y	 de	 trascendental,	 si	 no	 lo	 es	 más,	 que	 la
transformación	de	las	patas	delanteras	de	los	reptiles	en	alas.	La	perfección	relativa
que	alcanzó	la	comunicación	lingüística	en	el	tipo	sapiens	de	homínidos	difícilmente

www.lectulandia.com	-	Página	65



pudo	ser	consecuencia	de	un	sólo	impulso	mutativo.	Hemos	de	pensar	en	un	proceso
largo,	una	sucesión	de	pequeños	impulsos	en	la	misma	dirección,	que	proporcionaron
cada	uno	de	ellos,	 frutos	propios	para	 los	dotados	de	él	en	 forma	de	ventajas	en	 la
lucha	 continua	 de	 la	 especie.	 Si	 volvemos	 ahora	 la	 vista	 atrás	 y	 consideramos	 el
cambio	del	tipo	de	comunicación	mayoritariamente	no	aprendida	que	prevalece	entre
los	 animales	 a	 la	 comunicación	 lingüística	 mayoritariamente	 aprendida	 que
predomina	 entre	 los	 humanos,	 como	 si	 fuese	 un	 sólo	 acontecimiento,	 no	 es
demasiado	 difícil	 apreciar	 de	 paso	 algunas	 de	 estas	 ventajas.	 Las	 señales	 no
aprendidas	de	los	animales,	sean	señales	de	la	voz	o	movimientos	de	todo	el	cuerpo,
están	mucho	más	rígidamente	vinculadas	a	la	situación	momentánea	del	animal	que
las	emite.	Sería	muy	difícil	enseñar	a	los	perros	a	ladrar	como	si	se	pusiesen	furiosos
al	 percibir	 a	 alguien	 como	 un	 intruso,	 si	 no	 percibiesen	 la	 situación	 en	 que	 las
circunstancias	exigiesen	emitir	esa	señal	 ladrando.	Los	monos	pueden	estar	dotados
de	 forma	 innata	 con	 un	 bagaje	 muy	 grande	 de	 posturas,	 movimientos	 y	 sonidos.
Pueden	ser	 incluso	capaces	de	aprender	variaciones	de	sus	señales	 fijadas	de	forma
innata	 como	 medio	 de	 adaptar	 sus	 comunicaciones	 mutuas	 con	 mayor	 fidelidad	 a
circunstancias	 cambiantes.	Ninguna	 señal	 suya	 se	 aproxima	 tan	 íntimamente	 en	 los
detalles	a	condiciones	cambiantes	como	la	información	de	que	un	pequeño	rebaño	de
búfalos	se	acerca	por	la	derecha	en	la	dirección	de	ciertos	árboles	viejos	visibles.	La
conducta	 lingüística	 humana	 presupone	 en	 más	 de	 un	 aspecto	 una	 capacidad
comparativamente	 elevada	 de	 distanciarse	 uno	 de	 su	 propia	 situación	momentánea.
Podemos	hablar	de	 la	 luna	aunque	no	sea	visible,	de	un	pequeño	rebaño	de	búfalos
que	aún	no	se	ve.	La	orientación	con	la	ayuda	de	frases	y	palabras	permite	ajustarse	a
situaciones	cambiantes	con	una	 flexibilidad	que	queda	 totalmente	 fuera	del	alcance
de	los	animales,	cuya	estructura	genética	puede	proporcionar	un	medio	excelente	para
enfrentarse	 a	 una	 situación	 concreta	 y	 bloquear	 sin	 embargo	 su	 capacidad	 para
enfrentarse	a	las	exigencias	de	su	situación	si	la	tarea	cambia	de	un	modo	para	el	cual
una	especie	no	está	genéticamente	equipada.

www.lectulandia.com	-	Página	66



J
IV

ulian	 Huxley	 comentaba	 en	 el	 ensayo	 antes	 citado,	 The	 Uniqueness	 of	 Man,
publicado	en	1941	y	que	merece	bien	la	pena	volver	a	leer,	que	los	balanceos	del
péndulo	de	la	opinión	de	las	personas	sobre	su	posición	entre	los	animales	han

sido	 demasiado	 grandes	 en	 ambas	 direcciones,	A	 una	 época	 en	 la	 que	 la	 conexión
humana	con	los	animales	sólo	se	percibía	confusamente,	siguió	un	período	en	el	que
los	biólogos	tendían	a	apreciar	sólo	similitudes	entre	animales	y	humanos	y	a	pasar
por	alto	las	diferencias	entre	ellos.	Uno	de	los	ejemplos	que	da	el	libro	de	la	relativa
rigidez	 innata	 animal	 puede	 sernos	 de	 utilidad	 en	 este	marco.	La	madre	 ave	 puede
alimentar	a	 sus	crías	cuando	abren	el	pico	y	chillan	en	el	nido	 (Huxley,	1941:	20).
Pero	si	han	sido	arrojadas	del	nido	por	un	 joven	cuclillo,	 la	madre	deja	morirse	de
hambre	a	sus	propias	crías	y	alimenta	a	la	cría	del	cuclillo	en	su	nido.	Su	composición
genética	la	prepara	para	alimentar	a	las	crías	que	abren	el	pico	y	chillan	en	su	nido,
pero	no	puede	adaptarse	a	la	situación	extraña	de	tener	que	depositar	comida	en	picos
abiertos	 en	 el	 suelo.	 Así	 mismo,	 los	 babuinos	 hembras	 cuyas	 crías	 han	 muerto
seguirán	portando	los	cadáveres	no	simplemente	hasta	que	se	han	podrido	sino	hasta
que	 se	 han	momificado.	 Esto	 parece	 deberse	 a	 un	 estímulo	 de	 contacto:	 la	 madre
babuina	reaccionará	del	mismo	modo	ante	cualquier	objeto	peludo	y	moderadamente
pequeño.	 Ejemplos	 como	 este	 pueden	 ayudar	 a	 entender	 mejor	 la	 innovación
evolutiva	que	representan	los	humanos,	el	avance	trascendental	que	representan	hacia
un	nuevo	reino,	el	de	los	símbolos,	como	medio	de	orientar	y	encauzar	la	conducta.
Lo	que	pueden	hacer	los	humanos	y	no	pueden	hacer	los	animales,	que	sepamos,	es	el
análisis	simbólico	y	la	síntesis	simbólica	de	los	cambios	en	una	situación	familiar	y
un	cambio	correspondiente	de	conducta.	La	madre	ave	equipada	genéticamente	con	el
impulso	de	alimentar	a	sus	crías	en	el	nido	no	puede	efectuar	el	análisis	simbólico	y
la	síntesis	simbólica	necesarios	para	darse	cuenta	de	que	sus	crías	expulsadas	del	nido
por	la	cría	de	cuclillo	abren	los	picos	y	chillan	ahora	en	el	suelo.	Ni	es	la	condición	de
su	conducta	tampoco	lo	suficientemente	versátil	y	elástica	como	para	que	cambie	de
conducta	de	acuerdo	con	la	síntesis	y	el	análisis	nuevos	de	la	situación	por	medio	de
símbolos.

El	 carácter	 de	 símbolo	del	medio	de	 comunicación	de	 los	 individuos	 entre	 sí	 y
consigo	mismos	no	ha	recibido	hasta	ahora,	ni	mucho	menos,	la	atención	que	merece.
Esto	 se	 debe	 en	 parte	 a	 que	 el	 aspecto	 de	 pauta	 sonora	 del	 medio	 humano	 de
comunicación	 se	 considera	 menospreciable	 y	 se	 menosprecia	 del	 todo	 bastante	 a
menudo.	Pero	también	se	debe	en	parte	a	una	teoría	de	sentido	común	respaldada	por
la	 opinión	 pública.	 Cubre	 terreno	 suficiente	 como	 para	 silenciar	 posteriores
preguntas.	De	 acuerdo	 con	 ella	 los	 conceptos	 se	 forman	 por	 un	 proceso	mental	 de
abstracción	y	generalización.	Un	individuo	llega,	al	parecer,	a	conceptos	como	mesa
o	árbol	haciendo	abstracción	de	 todas	 las	propiedades	que	hacen	a	árboles	o	mesas
concretos	 diferentes	 y	 reteniendo	 sólo	 propiedades	 que	 tienen	 en	 común	 todos	 los

www.lectulandia.com	-	Página	67



árboles	y	todas	las	mesas.	Como	enfoque	del	problema	de	la	formación	de	conceptos
le	avala	no	sólo	su	sencillez	sino	sobre	todo	el	hecho	de	que	expone	la	formación	de
conceptos	 como	un	 limpio	proceso	mental	de	un	 solo	 individuo	humano.	Se	alinea
fácilmente	 por	 ello	 con	una	pauta	 bien	 conocida:	 la	 formación	de	 conceptos	 puede
considerarse	un	proceso	mental	individual	que	tiene	un	principio	firme	en	el	curso	del
tiempo	y	posiblemente	un	fin.

Una	 de	 las	 dificultades	 de	 esta	 teoría	 de	 sentido	 común	 es	 que	 no	 resulta
fácilmente	compatible	con	las	observaciones.	Si	examinamos	estas	nos	damos	cuenta
muy	pronto	de	que	la	explicación	de	los	conceptos	en	forma	de	un	proceso	mental	de
abstracción	y	generalización	es	un	ejemplo	típico	de	reducción	a	una	sola	persona	de
datos	 que	 exigen	 explicación	 basada	 en	 el	 entrelazamiento	 de	 acciones	 y	 procesos
mentales	 de	muchas	 personas.	 El	 que	 un	 proceso	mental	 individual	 de	 abstracción
permita	a	una	persona	lanzar	un	concepto	completamente	nuevo	no	es	ciertamente	un
hecho	 con	 el	 que	 podamos	 tropezamos	 a	 menudo.	 Aunque	 ese	 proceso	 mental
individual	 se	 dé,	 nunca	 es	 suficiente	 él	 solo	 para	 dar	 cuenta	 de	 la	 presencia	 en	 el
lenguaje	de	todos	los	conceptos	vinculados	a	una	pauta	sonora	específica.	Sólo	puede
alcanzar	 este	 carácter	 cuando	 ha	 pasado	 por	 la	 prueba	 de	 diálogos	 que	 incluyen	 y
entrelazan	las	actividades	mentales	de	muchas	personas.	Este	entrelazamiento	de	las
actividades	de	muchos	miembros	de	un	grupo	es	en	 términos	humanos,	y	por	 tanto
sociológicamente,	un	aspecto	crucial	de	la	suerte	de	un	concepto	en	cualquier	idioma
concreto	y	es	bastante	discutible	el	que	estas	actividades	tengan	predominantemente
el	 carácter	 de	 la	 abstracción	 y	 la	 generalización.	 En	 muchos	 casos	 lo	 que	 puede
parecer	a	primera	vista	transición	a	un	nivel	de	abstracción	y	generalización	superior
resulta,	examinado	más	detenidamente,	la	transición	a	un	nivel	superior	de	síntesis.

Nos	enfrentamos	aquí	a	una	de	las	diferencias	básicas	entre	un	enfoque	filosófico
tradicional	y	un	enfoque	sociológico,	especialmente	entre	la	filosofía	y	la	sociología
del	 conocimiento.	El	modelo	básico	de	un	 ser	humano	que	 subyace	en	 la	 corriente
principal	de	la	filosofía	europea	del	conocimiento	es	el	de	una	persona	que	adquiere
conocimiento	 sólo	 y	 exclusivamente	 por	 sí	mismo.	 Sin	 embargo,	 toda	 teoría	 de	 la
formación	de	conceptos	que	se	base	en	este	modelo	de	un	ser	humano	se	enfrenta	a	la
misma	dificultad.	Para	que	las	pautas	sonoras	específicas	puedan	servir	como	medio
de	comunicación,	ha	de	entenderlas	en	el	mismo	sentido	todo	un	grupo	de	individuos.
Es	difícilmente	concebible	que	pueda	garantizarse	 la	 identidad	relativa	del	 lenguaje
dentro	de	un	grupo	de	individuos	sin	un	mínimo	de	control	e	integración	social.

¿Cómo	pueden	las	personas	que	forman	conceptos	individualmente	y	por	sí	solas,
conceptos	que	emiten	por	medio	de	pautas	sonoras	o,	en	fecha	más	reciente,	también
por	medio	de	pautas	visuales,	a	otras	personas,	llegar	a	estar	seguras	de	que	las	pautas
sensoriales	activan	en	la	reserva	de	la	memoria	de	los	receptores	de	los	mensajes	las
mismas	 imágenes	 latentes	 que	 el	 emisor	 asocia	 con	 esas	 pautas	 sonoras?	La	 forma
humana	de	adquirir	conocimiento	en	forma	de	 lenguaje	sólo	puede	entenderse	si	se
tiene	 en	 cuenta	 tanto	 a	 los	 emisores	 de	 los	 mensajes	 como	 a	 los	 receptores.	 La

www.lectulandia.com	-	Página	68



tradición	 filosófica	 tiende	 a	 dar	 al	 conocimiento	 la	 apariencia	 de	 un	monólogo	 del
emisor.	La	persona	individual	como	sujeto	de	conocimiento	se	enfrenta	en	este	caso
al	enigma	de	los	objetos	sola	e	intenta	resolverlo	sin	referencia	a	otras	personas	que
parecen	 hallarse	 todas	 ellas	 en	 una	 situación	 similar.	 La	 tarea	 a	 realizar	 es	 la	 de
devolver	al	conocimiento	su	condición	de	ser	al	mismo	tiempo	tanto	conocimiento	de
los	objetos	a	los	que	se	enfrenta	cada	persona	individualmente,	como	de	los	objetos
de	 la	 comunicación	 lingüística	 entre	 ellos.	 Los	 seres	 humanos	 están	 dotados	 por
naturaleza	 de	 una	 capacidad	 ilimitada	 para	 producir	 y	 recibir	 pautas	 sonoras	 que
pueden	servir	como	símbolos	de	 todos	 los	objetos	posibles	de	comunicación	dentro
de	un	grupo.	Lo	que	no	 se	puede	 representar	 a	 través	de	 la	 red	de	 símbolos	de	un
grupo	 humano	 específico,	 no	 lo	 conocen	 sus	 miembros.	 Al	 estar	 dotados	 por
naturaleza	 de	 la	 capacidad	 de	 orientarse	 por	 el	 mundo	 por	 medio	 de	 símbolos
lingüísticos,	 tienen	también	necesidad	de	símbolos;	han	de	adquirir	 los	símbolos	de
un	grupo	sea	cual	sea	su	pauta	sonora.	No	pueden,	en	suma,	regular	su	conducta,	no
pueden	llegar	a	ser	humanos,	sin	aprender	un	lenguaje.

Nuestros	 antepasados,	 que	 no	 podían	 haber	 sabido	 todo	 lo	 que	 hoy	 se	 sabe,	 se
habrían	 hallado	 en	 una	 situación	 insoportable	 si	 no	 hubiesen	 tenido	 otra
predisposición	única	de	su	naturaleza	que	 les	ayudase,	una	capacidad	enormemente
amplia	 de	 conjurar	 sentimientos	 o	 experiencias	 de	 sus	 reservas	 mnemotécnicas	 y
representar	simbólicamente	cosas	o	hechos	que	en	este	y	quizás	en	cualquier	instante
no	 estaban	 allí	 y	 quizás	 nunca	 hubiesen	 existido.	 Podían	 formar	 imágenes	 de	 la
fantasía	 que	 representaban	 objetos	 de	 los	 que	 no	 había	 disponible	 ninguna	 imagen
congruente	con	la	realidad.

Los	 seres	 humanos	 no	 desarrollaron	 hasta	 el	 siglo	 XX	 su	 conocimiento	 del	 sol
hasta	el	punto	en	que	podemos	decir	que	el	conocimiento	humano	es	razonablemente
congruente	 con	 la	 realidad.	 Nuestros	 antepasados	 solían	 formarse	 imágenes
fantásticas	del	 sol	para	 llenar	ese	vacío	de	 su	conocimiento.	Pero	 la	 sustitución	del
conocimiento	 de	 la	 fantasía	 por	 un	 conocimiento	 más	 realista	 plantea	 un	 curioso
problema.	El	conocimiento	de	 la	 fantasía	puede,	 relativamente,	echar	hondas	 raíces
en	 las	 vidas	 de	 los	 grupos	 humanos.	Puede	dar	 hasta	 tal	 punto	 la	 impresión	de	 ser
congruente	con	la	realidad	que	bloquee	la	búsqueda	de	símbolos	más	congruentes	con
la	realidad.	Puede	servimos	de	ejemplo	la	propia	teoría	filosófica	del	conocimiento.
Al	 situar	 el	 proceso	mental	 de	 un	 individuo	 aislado	 en	 el	 centro	 del	 problema	 del
conocimiento,	 al	 postular	 que	 la	 formación	 de	 conceptos	 se	 origina	 en	 procesos
mentales	individuales	como	los	de	abstracción	y	generalización,	las	teorías	filosóficas
del	conocimiento	pueden	proporcionar	respuesta	a	un	problema	cuya	solución	se	ha
convertido	 en	 una	 necesidad	 hondamente	 sentida	 por	 los	 seres	 humanos.	 Muchos
filósofos	se	sienten	inclinados	ellos	mismos	a	creer	que	la	necesidad	de	resolver	este
problema	 se	 halla	 grabada	 en	 la	 inteligencia	 humana	a	priori,	 es	 decir,	 como	 algo
previo	a	cualquier	experiencia	individual	y	por	tanto	por	la	propia	naturaleza	humana.

La	necesidad	en	cuestión	es	la	de	hallar	explicaciones	a	los	hechos	en	la	forma	de

www.lectulandia.com	-	Página	69



causas	y	en	consecuencia	de	principios.	Las	teorías	de	la	formación	de	conceptos	en
términos	 de	 abstracción	 y	 generalización	 satisfacen	 esta	 necesidad.	 Aportan	 una
explicación	de	cómo	comienzan	los	conceptos	y	la	esperanza	al	menos	de	una	posible
solución	a	la	cuestión	de	cómo	pueden	explicarse.	Podemos	decir,	por	ejemplo,	que	el
concepto	«bacilo»	lo	creó	durante	la	primera	parte	del	siglo	XIX	un	científico	alemán
llamado	 Müller.	 Este	 identificó	 como	 causa	 de	 enfermedades	 ciertos	 objetos	 que
vistos	 al	 microscopio	 parecían	 bastoncitos.	 Generalizando	 su	 propia	 experiencia
propuso	 la	 hipótesis	 de	 que	muchas	 enfermedades	 las	 causaban	 seres	 que	 parecían
bastoncitos.	Tomando	prestado	de	la	lengua	latina	acuñó	la	palabra	«bacillus».	Muy
pronto	se	vio	que	no	todos	los	bacilos	parecían	bastoncitos,	pero	el	término	arraigó	en
la	mayoría	de	los	idiomas	contemporáneos	y	ha	hecho	un	buen	servicio	como	medio
de	orientación	desde	entonces.	Constituía	una	solución	nueva	al	problema	de	cómo
comienzan	 ciertos	 tipos	 de	 enfermedades	 y	 qué	 o	 quién	 las	 causa.	 La	 historia
proporciona	también,	en	resumen,	cierta	confirmación	a	la	teoría	de	la	abstracción	y
la	generalización	como	explicación	de	la	forma	en	que	nacen	los	conceptos.

Los	conceptos	pueden	 lograr	 aceptación	en	un	grupo	humano	de	varios	modos.
Consideremos	 la	palabra	 inglesa	«father»,	padre.	Es	un	ejemplo,	pequeño	pero	que
hace	pensar,	de	un	proceso	sin	principio.	Una	de	sus	principales	raíces	fue,	según	el
diccionario	Oxford,	un	idioma	teutónico	común.	Eso	plantea	el	problema	de	su	causa
o	principios	 allí	 y	 así	 sucesivamente,	ad	 infinitum.	El	 término	 alude	 a	 una	 relación
humana	característica	que	en	sociedades	animales	puede	ser	difícil	de	diferenciar	de
otras	relaciones.	Ha	llegado	a	regularizarse	en	cuanto	tal	socialmente	para	designar	al
propio	progenitor,	probablemente	de	acuerdo	con	los	cambios	de	grupo	de	parentesco
de	una	 formación	mayor	 a	otra	más	pequeña	dominada	por	 el	 varón.	Los	niños	no
utilizan	esta	paula	sonora	como	consecuencia	de	un	proceso	mental	individual	basado
en	la	observación	de	que	otros	niños	se	hallan	en	la	misma	relación	con	sus	padres	en
la	que	cada	uno	de	ellos	se	halla	individualmente	con	su	propio	progenitor	por	medio
de	la	abstracción,	sino	porque	aprenden	muy	pronto	que	la	expresión	«father»,	o	una
expresión	 correspondiente,	 se	 utiliza	 en	 su	 sociedad	 para	 aludir	 a	 esta	 relación
especial	entre	humanos.	El	término	se	utilizó,	hasta	donde	sabemos	de	él,	en	relación
con	derechos	y	deberes	especiales.	Lo	mismo	es	aplicable	al	concepto	«sol».	Pueden
utilizarlo	los	niños	lo	mismo	que	los	astrónomos	en	una	sociedad	hispanohablante.	El
áura	de	asociaciones	puede	ser	distinta	en	los	dos	casos,	pero	el	meollo	o	mensaje	que
esta	 pauta	 transmite	 dentro	 de	 esa	 sociedad	 de	 una	 persona	 a	 otra	 será	 el	 mismo
porque	 esa	 pauta	 sonora	 tiene	 grabado	 socialmente	 ese	mensaje.	 Podrían	 quedarse
desconcertados	los	unos	y	los	otros	si	se	les	pidiera	que	mirasen	a	«le	soleil».

Un	ejemplo	típico	del	desarrollo	de	conceptos	es	el	término	inglés	«to	develop»,
desarrollar.	Muestra	brevemente	una	de	las	direcciones	principales	en	las	que	pueden
desarrollarse	 los	 conceptos.	Hoy	empleamos	como	algo	natural	muchos	 sustantivos
con	 una	 connotación	 global	 y	 no	 inteligible	 inmediatamente	 referidos	 a	 un	 hecho
tangible	 cualquiera.	Si	 se	 examinan	esas	pautas	 sonoras	 es	normal	que	 se	descubra

www.lectulandia.com	-	Página	70



que	se	derivan	de	símbolos	de	pautas	sonoras	de	ámbito	más	limitado	que	aluden	a
hechos	 u	 objetos	 más	 inmediatamente	 tangibles.	 A	 estos	 últimos	 suele
denominárselos	«conceptos	concretos»,	 a	 los	primeros	«abstracciones».	No	existen,
sin	 embargo,	 conceptos	 concretos.	 Puede	 llamarse	 «objetos	 concretos»	 a	 ollas	 y
cacerolas.	Pero	el	concepto	de	una	olla	no	puede	decirse	que	sea	concreto.	Ni	que	sea
abstracto.	Aplicada	a	conceptos,	la	polaridad	conceptual	concreto/abstracto	no	sirve.
Lo	 que	 se	 puede	 ver	 son	 conceptos	 que	 representan	 un	 nivel	 inferior	 de	 síntesis	 y
otros	 que	 representan	 un	 nivel	 superior.	 El	 desarrollo	 de	 las	 «abstracciones»	 en	 el
lenguaje	de	las	sociedades	actualmente	en	la	etapa	más	alta	de	desarrollo	suele	tener
este	carácter,	de	desarrollo	de	un	nivel	de	síntesis	más	bajo	a	otro	más	alto.	El	propio
concepto	 «development»	 (desarrollo)	 puede	 servimos	 de	 ejemplo.	 Todavía	 en	 el
siglo	XVII	 el	mensaje	 regularizado	 de	 la	 pauta	 sonora	 «to	 develop»	 (desarrollar)	 se
entendía	 si	 uno	 quería	 decir	 con	 ella	 que	 le	 quitaba	 los	 pañales	 a	 un	 niño.	 Hacia
finales	 del	 siglo	 XIX	 «to	 develop»	 aún	 podía	 considerarse	 representativo	 de	 una
síntesis	 de	 nivel	 medio.	 Podía	 significar	 por	 ejemplo	 el	 despliegue	 gradual	 de	 las
propias	 tropas	para	un	ataque.	Es	evidente	que	aumentó	 la	necesidad	 social	de	una
representación	 conceptual	 comunicable	 de	 crecimiento	 gradual	 continuado	 en	 la
dirección	 de	 una	 diferenciación	 mayor.	 El	 proceso	 social	 de	 pensamiento	 había
alcanzado	 una	 etapa	 en	 que	 se	 necesitaba	 un	 símbolo	 común	 de	 un	 despliegue
gradual,	 de	 un	 proceso	 continuado	 y	 que	 solía	 autogenerarse,	 desde	 dentro,
independientemente	de	 las	 palancas	 externas	de	 cambio	 en	 la	misma	dirección	que
tuviesen	que	combinarse	con	la	dinámica	interior.	El	término	«development»	asumió
esta	función.	Es	un	ejemplo	elocuente	porque	la	contrapartida	del	verbo	«to	develop»,
el	verbo	«to	envelop»,	no	sufrió	un	cambio	correspondiente;	sigue	reteniendo	de	un
modo	 suavemente	 especializado	 su	 forma	 de	 síntesis	 inferior,	 por	 ejemplo	 si	 uno
habla	del	sobre	de	una	carta	(envelope).	En	la	actualidad,	el	concepto	«development»
está	 tan	poco	desarrollado	que	aún	no	sabemos	gran	cosa	de	en	qué	condiciones	se
desarrolla	 un	 concepto	 en	 una	 dirección	 concreta.	 (Ni	 tampoco	 ha	 asumido
plenamente	 el	 término	 «regression»,	 regresión,	 su	 significado	 como	 símbolo	 de	 un
cambio	 en	 la	 dirección	 opuesta).	 Pero	 quizás	 valga	 la	 pena	mencionar	 que	 hay	 un
campo	específico	en	que	aún	se	utiliza	el	término	«to	develop»	en	su	forma	antigua,
en	el	campo	de	la	fotografía.	Uno	puede	«develop»	(revelar)	una	película.

El	cambio	en	la	función	social	del	término	inglés	«to	develop»	nos	muestra	una
pauta	característica.	Es	una	pauta	con	la	que	nos	encontramos	a	menudo	en	idiomas
con	muchos	elementos	componentes	a	un	elevado	nivel	de	síntesis.	Se	derivan	todos,
como	ya	se	ha	dicho,	de	símbolos	sonoros	a	un	nivel	de	síntesis	más	bajo	o,	como
resulta	más	agradable	decir,	 de	algo	menos	abstracto	o	más	concreto.	Las	personas
que	 están	 acostumbradas,	 por	 profesión	 o	 no,	 a	 manejar	 conceptos	 de	 un	 elevado
nivel	de	síntesis,	diferenciación	y	congruencia	con	la	realidad,	suelen	tender	a	atribuir
esta	capacidad	a	una	cualidad	de	su	propia	inteligencia	aislada	y	es	indudable	que	esa
cualidad	desempeña	un	papel	en	su	capacidad	para	manejar	esos	conceptos.	Podemos

www.lectulandia.com	-	Página	71



no	 advertir	 que	 la	 posibilidad	 de	manipular	 conceptos	 a	 un	 nivel	 elevado	 en	 todos
estos	sentidos	depende	del	desarrollo	global	de	conceptos	en	esa	sociedad.

Se	tiene	la	impresión	(nuestro	conocimiento	es	demasiado	incompleto	para	decir
más)	de	que	entre	los	antiguos	griegos	de	las	épocas	preclásica	y	clásica	se	produjo
un	 gran	 impulso	 en	 esa	 dirección.	 Hubo	 también	 en	 ese	 caso,	 al	 mismo	 tiempo,
progresos	 en	 congruencia	 con	 la	 realidad,	 análisis	 y	 síntesis	 conceptual.	Para	 saber
más	concretamente	 lo	que	sucedió	 tendríamos	que	hacer	estudios	comparativos	con
Egipto	 y	 Babilonia	 y	 con	 lo	 poco	 que	 se	 sabe	 de	 otras	 lenguas	 contemporáneas,
especialmente	 del	 fenicio.	 Lo	 mismo	 puede	 decirse	 del	 período	 que	 hoy	 solemos
llamar	Edad	Media	tardía	y	Renacimiento.	Sus	representantes	se	beneficiaron	de	las
innovaciones	conceptuales	de	la	antigüedad	y	fueron	más	allá	de	ellas.	En	el	siglo	XIX
y	 sobre	 todo	 en	 el	 XX	 el	 desarrollo	 de	 conceptos	 ha	 adquirido	 más	 que	 nunca	 la
característica	 de	 un	 desarrollo	 de	 conocimiento	 que	 se	 perpetúa	 a	 sí	 mismo
parcialmente.	 Anteriormente	 a	 ese	 período	 no	 eran	 muchas	 las	 sociedades	 que
pasaban	a	 través	de	una	 fase	 en	que	 sus	miembros	 experimentasen	 la	necesidad	de
comunicarse	 entre	 sí	 respecto	 al	 desarrollo	 de	 su	 sociedad	 o	 de	 las	 sociedades	 en
general.	En	último	término	siempre	es	la	suerte	de	una	sociedad,	su	estructura	social
cambiante	 y	 su	 posición	 cambiante	 entre	 otras	 sociedades,	 lo	 que	 se	 refleja	 en	 el
desarrollo	 y	 el	 carácter	 de	 su	 idioma.	 El	 propio	 idioma	 de	 un	 pueblo	 es	 una
representación	 simbólica	 del	 mundo	 tal	 como	 los	 miembros	 de	 esa	 sociedad	 han
aprendido	a	experimentarlo	durante	la	sucesión	de	sus	suertes	cambiantes.	El	idioma
de	un	pueblo	 influye	 al	mismo	 tiempo	en	 su	percepción	y	por	 tanto	 también	 en	 su
suerte.

Abordamos	aquí	una	de	 las	peculiaridades	más	extrañas	de	 la	 forma	que	 tienen
los	seres	humanos	de	experimentar	el	mundo,	en	comparación	con	otras	especies.	No
sólo	 lo	 experimentan	 tal	 como	 proponen	 las	 viejas	 teorías	 del	 conocimiento,	 como
sujetos	que	se	enfrentan	a	objetos,	sino	como	sujetos	que	afrontan	el	mundo	físico	de
los	propios	objetos,	las	casas,	las	montañas,	las	plantas	y	el	sol,	y	al	mismo	tiempo	a
través	del	instrumento	que	tienen	para	comunicarse	entre	sí,	a	través	del	instrumento
de	 su	 idioma.	 Pues,	 aunque	 la	 función	 primaria	 del	 lenguaje	 es	 la	 de	 medio	 de
comunicación,	la	comunicación	lingüística	influye	en	toda	la	forma	de	experiencia	de
los	 seres	 humanos.	Se	puede	 sentir	 la	 tentación	de	 representar	 la	 situación	humana
básica	 a	 la	 que	 me	 estoy	 refiriendo	 aquí	 de	 un	 modo	 cercano	 al	 de	 las	 teorías
tradicionales	 del	 conocimiento,	 No	 se	 pretende	 sugerir	 aquí,	 sin	 embargo,	 que	 el
lenguaje	se	interponga	entre	sujetos	y	objetos	como	un	velo	inamovible.	El	sol	que	se
eleva	 sobre	el	horizonte	a	primera	hora	del	día	 es	 el	 sol	 real	que	 irradia	 lo	que	 los
humanos	percibimos	como	luz	y	calor.	Al	mismo	tiempo,	experimentamos	la	salida	y
la	puesta	del	sol	en	forma	de	lenguaje,	en	forma	de	nuestra	comunicación	mutua.	Con
su	ayuda	podemos	aludir	al	sol	esté	visible	o	no.	Al	mismo	tiempo,	los	humanos	son
perfectamente	capaces	de	diferenciar	entre	el	concepto	del	sol	y	el	sol	en	sí,	entre	el
símbolo	 y	 aquello	 que	 simboliza.	 La	 tendencia	 a	 la	 polarización	 y	 a	 la	 reducción

www.lectulandia.com	-	Página	72



puede	confundir	al	observador.	El	idioma	es,	como	proceso,	una	condición	de	flujo.
El	equilibrio	entre	contenido	de	sentimiento	o	fantasía	y	congruencia	con	la	realidad
de	 un	 símbolo	 puede	 variar	 en	 ambas	 direcciones.	 El	 carácter	 de	 los	 elementos
componentes	 del	 lenguaje	 como	 símbolos	 está	 estrechamente	 relacionado	 con	 esa
capacidad	 humana	 enormemente	 ampliada	 para	 evocar	 por	 medio	 de	 una	 pauta
sonora	imágenes	memorísticas	de	objetos	o	hechos	que	no	están	presentes	cuando	se
produce	la	evocación.	Los	sonidos	pueden	evocar	esa	imagen	independientemente	de
si	 el	 tema	 de	 comunicación	 representado	 por	 ella	 sucede	 o	 no	 aquí	 y	 ahora.	 El
lenguaje	 proporciona	 pautas	 sonoras	 específicas	 que	 indican	 simbólicamente	 su
presencia	o	su	ausencia.	Como	los	humanos	se	forman	normalmente	con	una	lengua
específica,	 su	 lengua	 materna,	 desarrollan	 en	 general	 un	 fuerte	 sentimiento	 de
conexión	 natural,	 una	 especie	 de	 necesidad	 que	 une	 entre	 sí	 la	 pauta	 sonora,	 la
función	de	símbolo	social	y	el	objeto	de	la	comunicación	mismo	que	simbólicamente
representa.	De	hecho,	no	existe	ninguna	necesidad	de	este	género.	La	pauta	 sonora
inglesa	 «sun»,	 sol,	 la	 pauta	 sonora	 francesa	 «soleil»,	 sol,	 y	 cualquier	 número	 de
pautas	 sonoras	distintas	de	distintos	 idiomas,	 representan	 simbólicamente	 la	misma
cosa	 con	 la	 misma	 facilidad.	 Salvo	 en	 unos	 cuantos	 casos	 como	 mamá,	 cuco,
murmullo	 y	 palabras	 similares	 que	 pueden	 constituir	 una	 imitación	musical	 de	 un
hecho	 natural,	 la	 relación	 entre	 sonido,	 símbolo	 y	 función	 u	 objeto	 simbolizados
puede	 considerarse	 puramente	 fortuita.	 En	 realidad	 no	 existe	 ninguna	 necesidad
natural	de	este	tipo,	pero	puede	detectarse	un	tipo	de	necesidad	social.	La	vinculación
tiene	en	muchos	casos	un	linaje	largo	y,	a	lo	que	parece,	sin	principio.	Es	el	resultado
actual	del	largo	desarrollo	de	una	sociedad.	Quien	intentase	romper	la	vinculación	no
podría	 hacerse	 entender	 por	 sus	 conciudadanos.	 Esa	 persona	 podría	 parecer	 que
hablaba	una	lengua	extranjera	o	un	galimatías.

La	constelación	de	idiomas	o	de	versiones	diferentes	del	mismo	idioma	refleja	la
estructura	 de	 poder	 de	 una	 sociedad	 o	 de	 un	 grupo	 de	 sociedades.	 Si	 en	 la	misma
sociedad	 se	 hablan	 idiomas	 diferentes	 o	 diferentes	 versiones	 del	 mismo	 idioma,
suelen	 clasificarse	 de	 acuerdo	 con	 las	 posibilidades	 de	 poder	 y	 de	 estatus	 de	 los
grupos	implicados.	Pero	eso	no	es	todo.	El	propio	idioma	ejerce	un	poder	sobre	sus
hablantes	individuales.	Tiene	una	fuerza	propia,	que	impulsa	en	mayor	o	menor	grado
a	 todos	 los	 hablantes	 de	 ese	 idioma	 a	 subordinar	 su	 autorregulación	 individual	 al
hablarlo	a	las	regulaciones	lingüísticas	comunitarias	de	ese	idioma.	¿Cómo	puede	ser
así?	 ¿No	 es	 un	 idioma	 simplemente	 la	 suma	 total	 de	 la	 conducta	 lingüística	 y	 por
tanto	de	la	autorregulación	al	hablar	de	 los	 individuos	que	componen	un	grupo?	La
respuesta	es	simple	y	obvia.	Los	miembros	individuales	de	un	grupo	con	un	idioma
común	suelen	tener	un	cierto	margen	para	desviarse	de	las	convenciones	reguladoras
tradicionales	 que	 rigen	 el	 comportamiento	 lingüístico	 de	 un	 grupo.	 Este	 margen
mantiene	el	idioma	en	una	condición	de	flujo.	Abre	la	vía	a	cambios	limitados	en	la
reserva	 de	 símbolos	 de	 un	 grupo	 y	 brinda	 con	 ello	 oportunidades	 para	 que	 se
desarrollen	 nuevos	 símbolos	 como	 consecuencia	 de	 nuevas	 experiencias

www.lectulandia.com	-	Página	73



comunitarias.	 Pueden	 surgir	 en	 los	 numerosos	 y	 casi	 incesantes	 diálogos	 entre
miembros	del	grupo	y	sin	romper,	por	tanto,	la	continuidad	del	flujo	lingüístico.	Pero
si	el	margen	de	desviación	individual	de	la	reserva	convencional	de	símbolos	sonoros
resulta	 demasiado	 grande,	 los	 individuos	 implicados	 no	 lograrán	 ya	 que	 sus
conciudadanos	les	comprendan.	Esta	es	la	respuesta	a	la	cuestión	de	por	qué	en	todo
grupo	humano	que	habla	un	lenguaje	propio	los	individuos	tienen	que	subordinar	su
autorregulación	al	hablar	a	las	regulaciones	sociales	de	su	idioma	comunitario.	Si	no
lo	hacen,	se	paraliza	la	posibilidad	de	comunicación	entre	ellos	a	través	de	un	idioma.
El	idioma	se	convierte	en	ese	caso,	como	sucede	muchas	veces,	en	una	barrera	para	la
comunicación	en	vez	de	un	medio	de	comunicación.

Los	límites	del	margen	de	desviación	lingüística	individual	pueden	servir	también
como	 recordatorio	 de	 que	 un	 idioma	 no	 es	 la	 suma	 total	 de	 actos	 de	 habla
individuales	dentro	de	un	grupo.	Ni	es	tan	sólo	un	código	de	leyes	o	reglas	generales,
que	muestran	la	forma	correcta	o	 incorrecta	de	hablar	en	una	sociedad	concreta.	La
red	 de	 pautas	 sonoras	 entretejidas,	 que	 representan	 simbólicamente	 todo	 lo
comunicable	y	 cognoscible	 en	una	 sociedad	concreta,	 es	un	elemento	 substancial	y
tangible.	 La	 cuestión	 de	 cómo	 la	 red	 de	 símbolos	 de	 un	 idioma	 llega	 a	 surgir	 de
formas	 de	 comunicación	 prelingüísticas	 más	 animales	 entre	 antepasados	 de	 los
grupos	 humanos	 actuales	 y	 de	 cómo	 se	 convirtió	 en	 un	 gran	 número	 de	 idiomas
diferentes,	constituye	la	frontera	actual	del	conocimiento	humano.

Podemos	 suponer	 que	 la	 capacidad	 de	 comunicación	 por	 medio	 de	 símbolos
sonoros	 de	 un	 idioma	 tiene	 un	 elevado	 valor	 de	 supervivencia.	 Todas	 las	 formas
ancestrales	 de	 la	 humanidad	 no	 plenamente	 equipadas	 para	 la	 comunicación
lingüística	han	desaparecido.	Entre	 los	grupos	humanos	existentes,	se	 transmiten	de
generación	en	generación	amplios	conjuntos	de	símbolos	sonoros	que	abarcan	todo	lo
que	es	comunicable	y	pueden	cambiar	en	tránsito	como	parte	de	un	proceso	a	largo
plazo	mayoritariamente	no	previsto.	De	él	pueden	normalmente	abstraerse	una	serie
de	principios	o	reglas	generales	conocidos	como	gramática.	Pero	no	se	 trata	de	que
estas	leyes	de	los	idiomas	se	hayan	establecido	a	la	manera	de	un	contrato	social	por
acuerdo	de	un	grupo	de	ciudadanos	respetables	cansados	del	desbarajuste	lingüístico
tipo	 torre	 de	 Babel	 que	 les	 rodea.	 Se	 han	 hecho	 tentativas	 de	 una	 especie	 de
legislación	 lingüística	 de	 vez	 en	 cuando,	 desde	 luego:	 la	 en	 otros	 tiempos	 Royal
Académie	en	Francia,	un	libro	al	que	se	otorga	en	general	autoridad	en	Alemania,	die
Duden,	son	ejemplos	de	ello.	Pero	constituyen	como	mucho	refuerzos	secundarios	del
orden	primario	de	los	idiomas.	Este	último	se	debe	simplemente	a	la	función	de	los
idiomas	como	medios	de	comunicación	dentro	de	unidades	sociales	específicas.	Las
regularidades	 de	 un	 idioma,	 de	 las	 que	 las	 que	 se	 denominan	 su	 gramática	 son	 un
ejemplo,	se	establecen	por	sí	solas	en	primer	término	en	su	uso	práctico,	y	a	través	de
él	como	parte	de	un	proceso	no	previsto	de	desarrollo	social	cuyo	principio	absoluto
es	desconocido	y	hasta	inconcebible.

Los	 idiomas	 humanos	 han	 debido	 desarrollarse	 durante	mucho	 tiempo	 sin	 gran

www.lectulandia.com	-	Página	74



reflexión	como	parte	de	una	convención	evidente	por	sí.	La	mayoría	de	las	personas
aceptan	 como	 algo	 natural	 las	 pautas	 sonoras	 que	 sirven	 en	 su	 sociedad	 como
símbolos	 de	 objetos	 específicos	 de	 comunicación.	 Los	 especialistas,	 como	mucho,
son	los	que	consideran	la	relación	entre	el	objeto	y	su	símbolo	sonoro	un	motivo	de
reflexión.	 Los	 hablantes	 nativos	 de	 un	 idioma	 no	 pueden	 evitar	 a	 menudo	 la
impresión	de	que	su	símbolo	sonoro	de	un	objeto	de	comunicación	cualquiera	es	el
correcto,	el	natural.	Además,	hasta	símbolos	sonoros	de	un	objeto	tan	poco	polémico
como	 el	 sol	 pueden	 tener	 matices	 distintos	 en	 distintos	 idiomas.	 Casi	 todos	 los
nombres	que	cuentan	con	una	carrera	razonablemente	larga	tienen	un	áura	específica
en	un	idioma	específico.	Los	franceses	entienden	normalmente	sin	dificultad	la	frase
hecha	«le	roi	soleil».	Una	traducción	literal	al	alemán	o	al	 inglés	podría	resultar	un
poco	rara.	Los	traductores	saben	lo	grandes	que	estas	diferencias	pueden	llegar	a	ser.
El	uso	idiomático	de	una	lengua	que	no	es	la	propia	presenta	muchos	escollos.

Quizás	haga	falla	un	esfuerzo	de	autodistanciamiento	para	darse	cuenta	de	que	la
relación	entre	las	pautas	sonoras	que	sirven	como	símbolos	de	ciertos	objetos	y	esos
mismos	objetos	es	en	la	mayoría	de	los	casos,	si	no	lo	es	en	todos,	una	cuestión	de
convención	 y,	 en	 ese	 sentido,	 fortuita.	 Pero	 aún	 así	 la	 sensación	 de	 una	 relación
necesaria	 entre	 los	 dos	 en	 la	 propia	 lengua	 nativa	 no	 es	 del	 todo	 injustificada.	 En
sociedades	como	la	nuestra,	donde	el	término	«necesidad»	suele	estar	prevaciado	por
asociaciones	con	tipos	de	necesidad	físicos	o	naturales,	puede	que	no	siempre	resulte
fácil	 diferenciar	 claramente	 entre	 tipos	 naturales	 y	 sociales	 de	 necesidad,	 No	 hay
ninguna	necesidad	natural	de	vincular	 la	pauta	sonora	«sol»	al	objeto	del	cielo	que
representa	 simbólicamente,	 pero	 puede	 haber	 una	 cierta	 necesidad	 social	 de
vincularlos	a	los	dos.	Es	posible	que	no	le	entiendan	a	uno	si	utiliza	otra	palabra.	El
sector	 problemático	 en	 que	 uno	 penetra	 aquí	 no	 es	 actualmente	 un	 sector	 que
provoque	 mucha	 reflexión	 e	 investigación.	 Sin	 embargo,	 estudiar	 la	 relación
triangular	entre	las	pautas	sonoras	del	lenguaje	como	portadoras	físicas	de	mensajes	y
como	símbolos	de	objetos	de	comunicación	y	esos	objetos	mismos	abre	la	puerta	a	un
campo	 de	 problemas	muy	 prometedor.	 En	 la	 actualidad	 aún	 está	 en	 cierta	 medida
bloqueado	 por	 una	 convención	 de	 largo	 arraigo,	 según	 la	 cual	 los	 problemas
relacionados	suelen	analizarse	en	forma	de	una	relación	sujeto-objeto.

www.lectulandia.com	-	Página	75



L
V

os	 usos	 lingüísticos	 pueden	 generar	 la	más	 fuerte	 resistencia	 a	 avances	 en	 el
conocimiento	y	el	razonamiento	relacionados	con	el	mundo	en	que	vivimos.	Es
completamente	 normal	 en	 nuestra	 época	 hablar	 de	 lenguaje,	 razón	 y

conocimiento	como	si	cada	uno	de	estos	tres	nombres	se	refiriese	a	un	reino	separado
e	independiente	de	la	existencia	humana.	Hay	especialistas	que	actúan	como	si	cada
uno	 de	 ellos	 pudiese	 investigarse	 sin	 tener	 en	 cuenta	 a	 los	 otros.	 Las	 teorías	 del
lenguaje	y	las	teorías	del	conocimiento,	por	ejemplo,	suelen	dar	la	impresión	de	que
su	 materia	 temática	 existiese	 en	 mundos	 distintos.	 Su	 relación	 es	 con	 demasiada
frecuencia	 un	 interrogante	 que	 no	 se	 saca	 a	 la	 luz	 de	 una	 discusión	 explícita.	 Sin
embargo,	 si	 pasamos	en	 cada	uno	de	 estos	 casos	de	 la	 forma	 sustantiva	 a	 la	 forma
verbal	 y	 consideramos	 las	 relaciones	 entre	 estos	 tres	 conjuntos	 de	 actividades
humanas	llamados	hablar,	pensar	y	conocer,	 la	separación	y	el	aislamiento	de	cada
uno	 de	 estos	 campos	 resulta	 mucho	 más	 discutible.	 En	 un	 análisis	 más	 detenido
debemos	admitir	que	las	tres	actividades	se	refieren	al	manejo	de	símbolos.	Es	difícil
mantenerlas	 separadas.	 La	 gente	 que	 habla	 envía	 mensajes	 a	 otros	 por	 medio	 de
ondas	 sonoras	 articuladas	 en	 concordancia	 con	 los	 modelos	 de	 un	 lenguaje
comunitario,	cuyo	conocimiento	esperan	compartir	con	los	receptores	potenciales	del
mensaje.	 El	 pensar	 se	 considera	 hoy	 en	 general	 una	 actividad	 humana	 sumamente
individualizada.	Suele	centrarse	la	atención	exclusivamente	en	actos	de	pensamiento,
realizados	en	silencio	y	quizás	en	soledad	por	una	sola	persona,	a	pesar	de	que	son
acontecimientos	 frecuentes,	 hoy	 incluso,	 los	 actos	 de	 pensamiento	 a	 través	 de
discusiones;	 pensar	 en	 grupo.	 Los	 niños	 tienen	mayor	 tendencia	 que	 los	 adultos	 a
pensar	 en	 voz	 alta.	 En	 realidad,	 pensar	 en	 silencio	 y	 sin	 ninguna	 forma	 abierta	 de
habla	es	algo	que	hay	que	aprender	a	hacer.	Si	es	y	hasta	qué	punto	es	un	requisito
normativizado	de	la	persona	adulta	depende	de	la	etapa	de	desarrollo	de	la	sociedad
en	 que	 crece	 y	 vive	 la	 persona.	 En	 sociedades	 de	 una	 etapa	 anterior,	 el	 pensar	 en
grupo,	 en	 equilibrio,	 es	 probable	 que	 predomine	 sobre	 el	 soliloquio	 silencioso.	 La
tendencia	a	pensar	sin	actos	verbales	manifiestos	se	ha	reforzado	notablemente	por	la
difusión	de	 la	cultura	escrita.	En	sociedades	más	desarrolladas	 la	capacidad	de	 leer
sin	utilizar	abiertamente	los	músculos	que	producen	la	voz	es	requisito	normal	para
los	 adultos.	Aún	me	 acuerdo	 de	 una	 vez	 que	 estuve	 sentado	 un	 rato	 en	 lo	 que	 era
entonces	la	Sala	de	Lectura	del	Museo	Británico	junto	a	un	anciano	y	culto	caballero
asiático,	que	se	decía	en	voz	baja	a	sí	mismo	lo	que	leía.	Fue	una	de	esas	experiencias
trascendentales	 e	 inolvidables	 que	 me	 ayudaron	 a	 comprender	 que	 las	 formas	 de
pensamiento	y	de	lectura	sin	voz	corresponden	a	una	etapa	específica	del	desarrollo
individual	y	social.

Una	tradición	de	largo	arraigo	y	usos	lingüísticos	relacionados	con	ella	ha	creado
la	 impresión	 de	 que	 pensamiento,	 conocimiento	 y	 lenguaje	 existiesen,	 como	 si
dijésemos,	en	compartimentos	distintos	del	ser	humano.	Los	estudios	y	las	teorías	del

www.lectulandia.com	-	Página	76



pensamiento,	 o	 si	 se	 prefiere	 de	 la	 razón,	 y	 los	 estudios	 y	 la	 teoría	 del	 lenguaje
parecen,	en	consecuencia,	dos	campos	de	investigación	totalmente	separados	y	tarea
profesional	de	grupos	de	especialistas	distintos	e	independientes.	De	acuerdo	con	la
división	del	trabajo	académica	tradicional	que	se	remonta	a)	menos	a	la	Edad	Media,
y	 probablemente	 mucho	 más	 atrás,	 la	 tendencia	 humana	 a	 pensar	 en	 sus	 diversos
aspectos	como	razón,	mente,	raciocinio,	reflexión	o	intelecto	se	considera	en	general
un	 universal	 humano.	 Se	 considera	 básicamente	 idéntico	 en	 todos	 los	 grupos
humanos	y	en	todos	los	períodos	temporales	desde	que	existen	los	seres	humanos.	La
razón,	 la	 mente	 o	 el	 nombre	 que	 uno	 prefiera	 asignar	 a	 esta	 propiedad	 humana
supuestamente	invariable,	puede	por	tanto	parecer	que	está	desvinculada	del	lenguaje,
el	cual	puede	cambiar	de	sociedad	en	sociedad	y	de	época	en	época.	La	mente	o	razón
puede	también	parecer	distinta	del	conocimiento,	el	cual	puede	aumentar	a	lo	largo	de
las	eras,	o,	como	también	puede	ser	el	caso,	decaer.	No	podemos	evitar	la	impresión
de	 que	 la	 tradición	 lingüística	 y	 conceptual	 nos	 deja	 aquí	 con	 una	 imagen	 humana
dividida	 y	 un	 tanto	 confusa.	 ¿Puede	 ser	 que	 la	 costumbre	 lingüística	 haga	 en	 este
aspecto,	 como	 en	 otros,	 que	 resulte	 demasiado	 fácil	 contentarse	 con	 análisis	 sin
síntesis,	con	el	uso	de	nombres	diversos	como	lenguaje,	mente	y	conocimiento	para
aspectos	diferentes	de	la	persona	humana,	cada	uno	de	los	cuales	parece	razonable	en
su	 propio	 compartimento?	 ¿Por	 qué	 preocuparse	 por	 sus	 conexiones	 dentro	 de	 la
unidad	más	o	menos	bien	integrada	de	la	persona	humana?

Diferenciar	los	tres	nombres	es	bastante	fácil	si	se	los	considera	símbolos	de	tres
campos	 de	 estudios	 distintos	 cuya	 investigación	 es	 tarea	 profesional	 de	 grupos	 de
especialistas	 distintos.	 La	 diferenciación	 resulta	 más	 difícil	 si	 consideramos	 estos
nombres	 símbolos	 de	 conjuntos	 distintos	 de	 funciones	 interconectadas	 dentro	 de	 la
estructura	 de	 referencia	 global	 de	 una	 persona	 humana.	 En	 el	 primer	 caso,
investigaciones	como	las	de	razón	o	mente	pueden	convertirse	fácilmente	en	campo
abonado	para	la	especulación.	Kant,	en	una	época	en	que	razón	aún	era	una	palabra
que	 estaba	 de	 moda,	 le	 atribuyó	 una	 estructura	 previa	 a	 toda	 experiencia	 e
independiente	por	tanto	de	todo	conocimiento	adquirido,	incluido	el	conocimiento	de
un	lenguaje.	En	una	época	en	que	la	razón	había	dejado	de	ser	un	término	filosófico
de	moda	y	había	ocupado	su	lugar	en	cierta	medida	la	mente,	Lévi-Strauss	atribuyó
de	 nuevo	 a	 la	 mente	 una	 estructura	 previa	 a	 todo	 conocimiento	 aprendido.	 Es
probable	 que	 no	 se	 diese	 tanta	 confusión	 si	 no	 nos	 centrásemos	 en	 ningún	 tipo
concreto	de	relación	como	característica	universal	de	la	experiencia	humana,	sino	en
la	realización	de	conexiones	en	sí.	Si	pasamos	de	ahí	corremos	el	peligro	de	atribuir	a
mente,	 o	 incluso	 a	 lenguaje	 y	 conocimiento,	 propiedades	no	 aprendidas	 específicas
(propiedades	 a	 priori),	 estructuras	 que	 son	 debidas	 en	 realidad	 a	 sus	 funciones
sociales	comunes	como	medios	de	comunicación	y	orientación.

Tomemos	como	ejemplo	la	función	social	que	realizan	en	idiomas	como	el	inglés
o	el	alemán,	el	francés	o	el	holandés	modernos	una	serie	de	pronombres	personales.
Podemos	 arriesgamos	 a	 decir	 que	 los	 idiomas	 humanos	 tienen	 o	 tuvieron	 en	 todas

www.lectulandia.com	-	Página	77



partes,	 con	 toda	 probabilidad,	 formas	 gramaticales	 que	 cumplen	 la	 función	 que
realizan	los	pronombres	personales	en	las	lenguas	mencionadas.	Pero	desde	luego	no
todas	ellas	utilizan	una	serie	de	palabras	especiales	como	we,	nosotros,	you,	vosotros,
y	they,	ellos,	para	realizar	esas	funciones.	En	latín,	por	ejemplo,	realizan	esta	función
formas	 verbales	 especiales.	 Los	 antiguos	 romanos,	 para	 indicar	 que	 se	 aludía	 a	 la
primera	 persona	 decían	 «amo»	 donde	 los	 angloparlantes	 contemporáneos	 dicen	 «I
love».	Pero	cualquiera	que	sea	la	forma	simbólica	por	medio	de	la	cual	los	que	hablan
un	 idioma	 intentan	 realizar	esa	 función,	 la	 función	misma	y	con	ello	este	elemento
estructural	de	los	idiomas,	no	tiene	su	raíz	en	el	idioma	o	en	la	mente	como	tales,	sino
en	el	hecho	de	que	vivir	 juntos	en	grupos	 impone	ciertas	exigencias	elementales	y,
además,	las	mismas	exigencias	a	gente	que,	para	vivir	unos	con	otros,	han	de	poder
comunicarse	entre	sí	por	medio	de	símbolos.	Así,	en	 inglés	se	utiliza	el	pronombre
«I»,	yo,	como	un	símbolo	que	equivale	en	una	conversación	a	indicar	que	la	actividad
predominantemente	representada	por	un	verbo	es,	está	siendo	o	ha	sido	realizada	por
el	hablante	o	la	hablante.	El	singular	«you»,	tú,	alude	a	la	persona	a	la	que	se	dirige	el
hablante.	Una	 forma	 «we»,	 nosotros,	 indica	 que	 participa	 un	 grupo	 que	 incluye	 al
hablante,	mientras	que	formulaciones	en	tercera	persona	aluden	a	gente	que	se	halla
ausente	 en	 el	momento	 en	que	 se	 habla,	 no	 está	 implicada	o	 al	menos,	 no	 es	 ni	 el
hablante	ni	la	persona	a	la	que	este	se	dirige.

En	la	vida,	y	por	tanto	en	la	experiencia	de	los	grupos	humanos	surgen	una	y	otra
vez	 situaciones	 sociales	 que	 obligan	 a	 las	 personas	 que	 se	 comunican	 a	 expresar
claramente	si	elementos	de	su	mensaje	se	refieren	a	ellos	mismos,	a	 la	persona	a	la
que	 se	 dirigen	 o	 a	 una	 tercera	 persona	 del	 singular	 o	 del	 plural.	 La	 estructura	 del
lenguaje	refleja	en	este	caso	muy	claramente	no	la	naturaleza	de	los	seres	humanos	ni
a	la	persona	individual	vista	en	condición	de	aislamiento,	sino	a	los	seres	humanos	en
sociedad.	Refleja	 la	necesidad	 social	 repetida	de	 expresar	 claramente	de	una	 forma
simbólica	 socialmente	 regularizada	 la	 posición	 respecto	 al	 emisor	 y	 receptor	 de	 un
mensaje	 de	 aquello	 a	 lo	 que	 el	 mensaje	 se	 refiere.	 Es	 pues	 en	 este	 caso	 muy
claramente	 la	 figuración	 de	 los	 que	 participan	 en	 la	 emisión	 y	 la	 recepción	 de	 un
mensaje,	y	 sus	posiciones	dentro	de	 la	 figuración,	 lo	que	estructura	el	mensaje.	No
basta	con	buscar	estructuras	en	el	lenguaje,	el	pensamiento	o	el	conocimiento,	como
si	 tuviesen	 una	 existencia	 propia	 independiente	 de	 los	 seres	 humanos	 que	 hablan,
piensan	 o	 conocen.	 En	 todos	 estos	 casos	 podemos	 relacionar	 características	 de	 la
estructura	 del	 lenguaje,	 el	 pensamiento	 o	 el	 conocimiento	 con	 las	 funciones	 que
tienen	en	y	para	la	vida	de	seres	humanos	en	grupos.

Si	se	restaura	la	estructura	social	de	referencia,	resulta	más	fácil	percibir	lo	irreal
de	todos	los	intentos	de	ver	cada	una	de	las	tres	funciones	a	que	se	refieren	los	tres
nombres	 de	 una	 forma	 aislada.	 ¿Qué	 sería	 el	 lenguaje	 si	 no	 tuviésemos	 ningún
conocimiento	 del	 que	 hablar?	 ¿Qué	 serían	 conocimiento	 y	 pensamiento	 si	 no
pudiesen	transmitirse	de	persona	a	persona	por	medio	de	los	símbolos	sonoros	de	un
idioma?	 La	 más	 castigada	 por	 la	 tendencia	 a	 aislar	 sin	 considerar	 conexiones,	 a

www.lectulandia.com	-	Página	78



dividir	 sin	 examinar	 relaciones,	 probablemente	 sea	 la	 predisposición	 humana	 a
pensar.	El	hábito	lingüístico	que	permite	a	los	individuos	desde	hace	siglos	aludir	a
esta	y	 a	otras	 funciones	 cerebrales	 relacionadas	por	medio	de	nombres	 reificadores
como	razón	o	mente,	ha	hecho	estragos	entre	los	ilustrados.	Ha	dado	origen	a	muchas
mitologías	muy	curiosas	en	las	que	símbolos	como	estos	representaban	el	papel	que
jugaban	en	los	tipos	de	mito	más	antiguos	los	dioses	o	espíritus.	De	hecho,	el	término
alemán	«Geist»,	probablemente	relacionado	con	la	palabra	inglesa	«ghost»,	fantasma
o	espíritu,	permite	representar	ambos	tipos	de	mito	por	medio	del	mismo	símbolo.	La
fama	 de	 Hegel	 se	 basa	 en	 su	 filosofía	 sumamente	 imaginativa	 e	 inmensamente
inteligente	 sin	 duda,	 centrada	 en	 el	 desarrollo	 del	 «Geist».	 En	 el	 idioma	 inglés,	 el
término	 «mind»,	 mente,	 puede	 utilizarse	 en	 general	 como	 equivalente	 del	 alemán
«Geist».	El	Oxford	English	Dictionary	menciona	como	uno	de	sus	usos	«la	sede	de	la
conciencia,	 los	pensamientos,	 las	voliciones	y	creencias»	y	cita	a	Mill	diciendo	«la
mente	es	ese	algo	misterioso	que	siente	y	piensa».	En	los	círculos	académicos	está	ya
pasado	de	moda	utilizar	el	término	«alma».	Se	utilizan	diversas	palabras	sustitutorias
para	eludir	este	término	aunque	se	dice	más	o	menos	lo	mismo,	pese	a	que	referirse	a
una	cosa	o	sustancia	incorpórea	dentro	del	cuerpo	humano	sea	una	contradicción	en
sí.	 Por	 medio	 de	 estas	 palabras	 aludimos	 simplemente	 a	 funciones	 específicas	 del
organismo	humano.

Así,	una	de	las	funciones	del	término	«pensamiento»	es	la	de	aludir	a	la	capacidad
humana	de	hacer	seguir	sus	pasos	a	los	símbolos	previendo	una	sucesión	de	posibles
acciones	futuras	sin	realizar	ninguna	acción.	Sólo	se	 logra	confusión	a	 través	de	un
tipo	de	ciencia	que	intenta	ocultar	lo	que	no	se	puede	ocultar.	Razón,	mente	y	otros
términos	 sustitutos	 de	 alma	 son	 en	 conjunto	 alusiones	de	nivel	 de	 integración	muy
elevado	a	los	seres	humanos	y	sobre	todo	a	su	capacidad	para	gobernar	la	conducta	a
través	 de	 la	 previsión	 de	 sus	 posibles	 consecuencias	 a	 lo	 largo	 de	 una	 sucesión
bastante	 prolongada	 de	 etapas.	 No	 son	 entidades	 autónomas,	 sino	 funciones
vinculadas	a	órganos.	Puede	resultar	conveniente	hablar	de	ellas	como	entidades	por
derecho	propio,	pero	al	uso	tradicional	de	símbolos	ficticios	familiares	como	razón	o
mente	 quizás	 le	 venga	 bien	 de	 cuando	 en	 cuando	 una	 reorganización	 drástica.
Podríamos	 también	 hablar	 del	mismo	modo	 de	 un	 hecho	 no	 fáctico,	 una	 sustancia
insustancial.	 El	 conjunto	 de	 funciones	 de	 niveles	 múltiples	 alcanza	 desde	 el	 nivel
figurativamente	 representado	 como	 conciencia,	 que	 media	 flexiblemente	 entre	 el
objetivo	cambiante	de	un	individuo	y	el	impulso	del	mundo	cambiante	en	el	que	un
individuo	 está	 emplazado,	 hasta	 el	 nivel	 de	 los	 niveles	 de	 impulso	 y	 de	 control	 de
impulso,	más	automáticos	y	por	 tanto	menos	 flexibles,	 que	Freud	 llamó,	utilizando
también	un	nombre	reificador,	el	inconsciente.

Un	breve	ejemplo	puede	ayudar	a	ilustrar	el	hecho	de	que	lo	que	llamamos	mente
es	una	estructura	de	funciones	cerebrales	a	más	de	un	nivel,	representado	a	menudo
como	pensamiento.	No	es	fácil	sorprenderse	pensando.	Pero	si	uno	lo	hace,	descubre
muy	pronto	por	debajo	del	nivel	de	ese	pensamiento	paso	a	paso	que	corresponde	al

www.lectulandia.com	-	Página	79



lenguaje	público,	formas	de	pensamiento	abreviado.	Se	saltan	de	modo	experimental
algunas	estaciones	intermedias	en	la	precipitación	del	pensamiento	y	a	los	individuos
les	resulta	difícil	traducir	la	avalancha	de	razonamiento	condensado	al	lenguaje	paso
a	 paso	 que	 exige	 la	 comunicación.	 La	 forma	 abreviada	 de	 hacer	 dar	 sus	 pasos
correspondientes	 a	 los	 símbolos	 lingüísticos	 está	 a	menudo	 vinculada	 al	 pensar	 en
forma	 de	 imágenes.	 Pero	 debe	 bastar	 esto	 aquí.	 Hay	mucho	 trabajo	 preparatorio	 a
hacer	 para	 aclarar	 el	 uso	 de	 símbolos	 lingüísticos	 no	 sólo	 como	 medio	 de
comunicación	sino	también	como	medio	de	orientación	en	forma	de	conocimiento	y
razonamiento	 y	 sus	 vinculaciones	 con	 la	 compleja	 maleza	 de	 fantasía	 e	 impulsos
prelingüísticos.	 En	 este	 contexto	 podemos	 limitamos	 a	 eliminar	 las	 barreras
conceptuales	 que	 tienden	 hoy	 a	 separar	 el	 razonamiento,	 el	 conocimiento	 y	 la
comunicación	 por	medio	 de	 un	 lenguaje.	Dicho	 del	modo	más	 inequívoco	 posible,
unos	 seres	humanos	 sin	 lenguaje	 serían	 también	 seres	humanos	 sin	conocimiento	y
sin	 razón.	 El	 lenguaje,	 el	 instrumento	 que	 garantiza	 que	 un	 ser	 humano	 pueda
comunicarse	y	actuar	con	eficacia	con	miembros	de	su	grupo,	es	indispensable	para
que	se	desarrolle	plenamente	un	ser	humano	capaz	de	utilizar	el	conocimiento	y	de
razonar	 en	 forma	 de	 símbolos	 lingüísticos	 como	 medio	 de	 orientación.	 Son	 todas
funciones	 humanas	 dirigidas	 de	 una	 persona	 a	 otras.	 Las	 hace	 posible	 el	 modo
específico	que	tienen	los	seres	humanos	de	vivir	juntos	formando	grupos,	y	hacen	a
su	vez	posible	esta	vida	en	grupos.

Los	 lenguajes	 quiebran	 sin	 duda	 este	 mundo	 en	 pequeñas	 piezas.	 Los
diccionarios,	por	ejemplo,	pueden	reunir	todas	las	palabras	de	un	idioma	y	exponerlas
por	 orden	 alfabético.	 Pero	 podríamos	 avanzar	muy	 poco	 en	 la	 investigación	 de	 los
lenguajes	 si	 procediésemos,	 a	 la	 manera	 de	 la	 física	 clásica,	 midiendo	 palabras
aisladas.	 Las	 pautas	 sonoras	 consagradas	 socialmente	 como	 símbolos	 de	 hechos
transportan	su	mensaje	claramente	del	emisor	al	receptor	sólo	si	forman	parte	de	una
agrupación	de	símbolos	en	 frases	o	si	 su	contenido	simbólico	viene	definido	por	el
contexto	como	en	el	caso	de	exclamaciones	del	tipo	«Hola»	o	«Dios	mío».	Un	idioma
no	es	un	simple	montón	de	piezas	del	que	un	hablante	dado	elige	símbolos	sonoros
específicos	cuando	lo	exige	la	ocasión,	aporta	también	modelos	de	la	composición	de
símbolos	 sonoros.	 Ofrece	 un	 nombre	 separado,	 un	 símbolo	 separado	 para	 cada
experiencia	que	está	al	alcance	de	un	grupo;	ofrece	al	mismo	tiempo	modelos	de	su
relación.	Las	explicaciones	en	 forma	de	agentes	espirituales	o	agentes	causales	 son
ejemplos	 evidentes.	 Por	 tanto,	 en	 cierta	medida,	 un	 lenguaje	 dado	 y	 en	 especial	 la
lengua	materna,	prevacía	el	pensamiento	del	individuo.	Pero	no	es	imposible	librarse
de	categorías	 implícitas	 en	el	propio	 idioma,	dentro	de	ciertos	 límites,	 como	puede
mostrar	 este	 ensayo.	 La	 tendencia	 actual	 a	 tratar	 conocimiento,	 lenguaje	 y
pensamiento	 como	 elementos	 independientes,	 y	 hasta	 quizás	 como	 elementos	 que
existen	 por	 separado	 sin	molestarse	mucho	 en	 considerar	 su	 relación,	 puede	 servir
ella	misma	de	ejemplo.	Podríamos	decir	en	lenguaje	tradicional	que	es	sintomático	de
un	desequilibrio	en	la	relación	entre	análisis	y	síntesis	favorable	al	primero.	Corregir

www.lectulandia.com	-	Página	80



ese	desequilibrio	es	uno	de	los	objetivos	de	una	teoría	de	los	símbolos.	Exponer	aquí
con	más	detalle	 la	compleja	relación	que	existe	entre	análisis	y	síntesis	nos	 llevaría
demasiado	 lejos.	 Bastará	 con	 que	 nos	 mantengamos	 dentro	 de	 los	 límites	 de	 este
ejemplo	e	indicar	brevemente	que	las	tres	actividades	o	productos	de	los	individuos
se	refieren	a	funciones	de	los	símbolos:	el	conocimiento	primordialmente	a	la	función
de	 los	 símbolos	 como	 medios	 de	 orientación,	 el	 lenguaje	 primordialmente	 a	 su
función	como	medios	de	comunicación,	el	pensamiento	a	su	función	como	medios	de
investigación,	 en	 general	 a	 un	 elevado	 nivel	 de	 síntesis	 y	 sin	 ninguna	 acción	 a	 un
nivel	más	bajo.

Los	tres	se	centran	en	la	manipulación	de	imágenes	mnemotécnicas	aprendidas	y
almacenadas.	Ya	he	aludido	antes	al	hecho	de	que	cuando	movilizamos	símbolos	de
las	 imágenes	 mnemotécnicas	 para	 la	 reflexión	 no	 necesitamos	 siempre	 colocar	 un
elemento	 tras	 otro	 del	mismo	modo	 que	 tenemos	 que	 colocarlos	 en	 una	minuciosa
comunicación	 lingüística	 con	 otros.	 Pueden	 condensarse.	 Las	 imágenes	 de	 la
memoria	que	son	indispensables	si	 la	manipulación	de	símbolos	 tiene	la	función	de
una	comunicación	verbal	pueden	omitirse	cuando	hacemos	 recorrer	 sus	pasos	a	 los
símbolos	 con	 el	 objetivo	 de	 la	 reflexión.	 Las	 imágenes	 de	 la	 memoria	 se	 pueden
manipular	 a	 diversos	 niveles	 de	 síntesis.	 Tomemos	 como	 ejemplo	 simplificado	 el
caso	de	unos	forasteros	que	preguntan	por	el	mejor	camino	para	llegar	a	la	estación
central.	Usted	 tiene	una	 imagen	mnemotécnica	perfectamente	 clara	de	 toda	 la	 zona
por	la	que	los	forasteros	tienen	que	pasar.	Pero	ahora	debe	usted	verbalizar	su	imagen
mnemotécnica	para	comunicárselo	a	esos	 forasteros,	y	al	mismo	 tiempo	elegir	para
ellos	la	ruta	más	favorable,	pues	tienen	prisa	y	podrían	fácilmente	perder	el	tren.	Así
que	empieza	usted	a	verbalizar	la	imagen:	Sigan	en	línea	recta	en	esta	dirección	hasta
que	lleguen	a	la	tercera	esquina	a	mano	derecha.	Hay	un	restaurante	chino	y	la	calle
que	tendrían	ustedes	que	tomar	se	llama	calle	Barbacoa.	Crucen	al	otro	lado	y	sigan
hasta	que	 lleguen	a	una	plaza	grande…	Se	encuentra	usted	con	que	ha	olvidado	el
nombre	 de	 la	 plaza.	 Pero	 tiene	 perfectamente	 clara	 la	 imagen	mnemotécnica	 de	 la
ruta	de	los	forasteros	hasta	la	estación,	así	que	les	hace	usted	una	breve	descripción
indirecta	y	los	envía	allá	con	la	esperanza	de	que	lleguen.

Así,	los	símbolos	en	los	que	me	centro	aquí	pueden	almacenarse	en	la	memoria	y
recordarse	 cuando	 lo	 exige	 la	 situación.	 Pueden	 ser	 imágenes	 mnemotécnicas
latentes,	pueden	volverse	activas	como	piezas	de	conocimiento	que	rigen	conducta	y
sentimiento	y	luego	volver	a	quedar	latentes.	Pero	los	símbolos	investigados	aquí	son
imágenes	 mnemotécnicas	 de	 un	 tipo	 específico.	 Pueden	 conectarse	 con	 las	 pautas
sonoras	de	un	 idioma	específico.	Son,	en	una	palabra,	comunicables.	No	me	centro
aquí,	 o	 lo	 hago	 sólo	marginalmente,	 en	 imágenes	mnemotécnicas	 del	 tipo	 privado
escasamente	 vinculadas	 a	 las	 pautas	 sonoras	 de	 un	 idioma	 determinado.	 Ambas
pueden	tener	el	carácter	de	fantasías,	pero	en	un	caso	son	fantasías	privadas	y	en	el
otro	 fantasías	 públicas	 o	 sociales	 compartidas	 por	 diferentes	 individuos.	 No	 hay
fronteras	 firmes	 o	 definidas	 entre	 los	 dos	 tipos	 de	 imágenes	 mnemotécnicas.	 Las

www.lectulandia.com	-	Página	81



alusiones	a	la	distinción	pueden	facilitar	la	percepción	de	los	límites	y	el	punto	focal
de	esta	investigación.	Puede	facilitar	la	comprensión	del	hecho	de	que	tanto	el	uso	del
lenguaje	como	símbolo	de	algo	que	existe	realmente	como	su	uso	como	símbolo	de
algo	que	no	existe	son	características	de	ese	equipo	que	diferencia	la	especie	humana
de	todas	las	demás,	por	comparación	con	el	uso	de	símbolos	sociales	de	un	modo	que
se	 considera	 altamente	 congruente	 con	 la	 realidad	 y	 se	 clasifica	 por	 ello	 como
racional	 o	 razonable.	 Su	 uso	 como	 representativos	 de	 fantasías	 aún	 se	 infravalora
notablemente	como	característica	humana	distintiva.

Se	 suele	 considerar	 que	 los	 símbolos	 de	 fantasías	 no	 corresponden	 a	 la
inteligencia,	sino	que	son	irracionales.	Pero,	en	realidad,	de	la	capacidad	humana	de
imaginar	cosas	que	no	existen,	acontecimientos	que	no	suceden	y	comunicar	respecto
a	 ellos	 a	 través	 de	 símbolos	 adecuados,	 sólo	 existen	 huellas,	 como	máximo,	 de	 un
equivalente	en	el	mundo	animal.	No	sólo	es	el	padre	y	la	madre	del	arte,	fue	también
y	es	aún	indispensable	para	la	supervivencia	de	la	humanidad	una	vez	que	surgió	una
especie	 biológicamente	 equipada	 para	 orientarse	 y	 comunicarse	 por	 medio	 de
conocimiento	aprendido.	Sus	miembros	habrían	estado	perdidos	en	un	mundo	que	en
su	mayor	 parte	 no	 conocían	 y	 no	 podían	 conocer	 sin	 la	 capacidad	 para	 establecer
conocimiento	 imaginario	y	comunicación	 respecto	a	él.	Llenaron	con	conocimiento
de	 la	 fantasía	 los	 huecos	 de	 su	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad.	 Nunca
carecieron	del	todo	de	conocimiento	congruente	con	la	realidad.	El	conocimiento	que
tenían	de	detalles	dentro	del	circuito	comparativamente	reducido	de	su	vida	solía	ser
amplio.	 Pero	 no	 llegaban	 a	 alcanzar,	 claro	 está,	 un	 conocimiento	 adecuado	 de	 las
relaciones	más	amplias	que	afectaban	a	su	vida.	Hicieron	falta	muchos	miles	de	años
para	llegar	a	esta	etapa	actual,	aún	muy	inadecuada,	que	fue	una	veta	del	desarrollo
social	 que	 hizo	 posible	 y	 quizás	 necesaria	 la	 evolución	 biológica	 de	 una	 especie
cuyos	 medios	 innatos	 de	 orientación	 se	 habían	 debilitado	 y	 ablandado,	 que	 había
llegado	 a	 depender	 para	 su	 orientación	 y	 comunicación	 de	 un	 fondo	 de	 símbolos
socialmente	 transmitidos	 de	 lento	 crecimiento.	 No	 podían	 saber	 qué	 era	 lo	 que
causaba	un	fuego	de	azufre	en	un	volcán	cercano.	El	conocimiento	de	que	un	dragón
que	escupía	fuego	estaba	instalado	dentro	de	la	montaña	o	que	estaba	emplazada	allí
la	fragua	de	un	demonio	les	permitía	emprender	una	acción	adecuada	con	objeto	de
apaciguar	 a	 aquel	 espíritu.	 La	 conciencia	 del	 hecho	 de	 que	 no	 tenían	 y	 no	 podían
tener	 un	 conocimiento	más	 congruente	 con	 la	 realidad	 respecto	 a	 la	 naturaleza	 del
volcán	habría	equivalido	a	una	confesión	de	su	propia	incapacidad	para	influir	en	el
curso	de	los	acontecimientos.	El	mito	dirigió	su	actuación.

Las	imágenes	de	la	memoria	pueden	iluminar	en	un	fogonazo	la	posición	de	un
acontecimiento	 en	 relaciones	 de	 tiempo	 y	 espacio	 con	 otros.	 Tienen	 un	 carácter
integrador.	 En	 un	 mundo	 en	 que	 existen	 otras	 personas	 además	 de	 uno	 mismo	 es
difícil	de	concebir	que	pueda	uno	separar	de	las	otras	funciones	del	conocimiento	su
función	lingüística	o,	más	específicamente,	su	función	como	medio	de	comunicación.
No	hay,	por	lo	que	se	puede	ver,	ninguna	ruptura	estructural	absoluta	en	la	línea	de

www.lectulandia.com	-	Página	82



continuidad	 que	 lleva	 desde	 símbolos	 o	 imágenes	 mnemotécnicos	 de	 una	 elevada
congruencia	con	la	realidad	a	símbolos	con	un	elevado	contenido	de	fantasía.	Dejaré
abierta	para	futura	investigación	la	cuestión	del	carácter	innato	de	algunos	símbolos.
Hay	 ciertos	 hechos	 que	 sugieren	 que	 los	 edificios	 con	 una	 gran	 cúpula	 despiertan
sentimientos	 distintos	 en	 los	 seres	 humanos	 que	 una	 torre	 esbelta	 tipo	 minarete,
porque	los	primeros	son	símbolos	del	pecho	femenino,	los	últimos	símbolos	fálicos.
No	 es	 inadmisible	 que	 así	 sea,	 pero	 no	 hay	 pruebas	 suficientes	 para	 que	 se	 pueda
tener	 la	 certeza.	 Es	 necesario	 investigar	 más.	 Lo	 que	 quiero	 dejar	 sentado	 es	 que
aunque	 se	 descubriese	 el	 carácter	 biogenético	 de	 algunos	 símbolos,	 no	 es	 posible
ninguna	conceptualización	adecuada	de	estos	descubrimientos	si	se	representan	como
antípodas	 los	 símbolos	 biogenéticos	 y	 los	 sociogenéticos.	La	 existencia	 humana	 se
representa	de	un	modo	más	adecuado	si	se	conceptualiza	el	tejido	de	símbolos	de	un
idioma	 concreto	 como	 una	 continuidad	 en	 una	 condición	 de	 flujo.	Algunos	 de	 sus
sectores	 pueden	 estar	 o	 no	 biogenéticamente	 fijados,	 mientras	 que	 otros	 son	 más
claramente	adquiridos	por	aprendizaje,	pueden	cambiar	de	acuerdo	con	la	experiencia
o	la	falta	de	ella	y	tienen	un	origen	sociogenético.	La	adquisición	de	pautas	sonoras	y
de	pautas	de	símbolos	por	aprendizaje	no	se	limita	a	individuos	vistos	aisladamente.
La	gente	puede	 también	aprender	u	olvidar	en	grupo.	Los	antepasados	humanoides,
una	vez	que	llegaron	a	una	etapa	en	la	que	la	orientación	por	medio	del	conocimiento
se	había	convertido	en	el	medio	de	orientación	dominante,	difícilmente	podrían	haber
sobrevivido	a	la	mayor	conciencia	de	lo	que	no	sabían	o,	por	no	andarse	con	rodeos,
de	la	amplitud	de	su	no	conocimiento.	Ni	podríamos	nosotros	tampoco,	en	realidad.
Su	conocimiento	congruente	con	la	realidad	era	en	muchos	casos	dentro	de	su	ámbito
más	pequeño	más	detallado	que	el	nuestro.	Pero	el	campo	dentro	del	cual	sociedades
de	estadios	anteriores	conocían	más	detalles	era,	y	aún	es	en	cualquier	caso	concreto,
por	 comparación,	 estrecho.	 Como	 no	 podían	 ya	 orientarse	 sin	 conocimiento,	 el
conocimiento	 de	 la	 fantasía,	 la	magia	 y	 el	 mito,	 aunque	 les	 extraviaba	 a	menudo,
tenía	también	para	ellos	un	elevado	valor	de	supervivencia.	Tomemos	como	ejemplo
el	 sol.	Hasta	 el	 siglo	XX	 la	 humanidad	no	ha	 llegado	 a	 una	 etapa	 de	 desarrollo	 del
conocimiento	científico	que	permitiese	a	 los	científicos	exponer	una	 imagen	teórica
razonablemente	 realista	 del	 sol.	 Pudieron	 entonces	 elaborar	 un	 modelo	 de	 la
evolución	de	las	estrellas	similares	al	sol	que	explicaba	cómo	llegaban	a	existir,	cómo
y	por	qué	se	desarrollaban	y	cómo	decaían	y	se	desintegraban.	Puede	no	ser	la	última
palabra	 respecto	 a	 este	 tipo	 de	 revolución	 estelar,	 pero	 a	 través	 de	 este	modelo	 el
símbolo	sonoro	«sol»	ha	alcanzado	sin	duda	un	nivel	elevado	de	congruencia	con	la
realidad.	Este	nivel	era	inalcanzable	mientras	la	ciencia	de	la	física	no	produjese	una
teoría	 de	 la	 naturaleza	 de	 la	 materia	 o	 la	 energía	 suficientemente	 ajustada.	 Pero
nuestros	antepasados	humanos	vieron	salir	el	sol	por	el	este	y	ponerse	por	el	oeste	día
tras	día	durante	miles	de	años	sin	medios	adecuados	para	saber	lo	que	era.

Es	 probable	 que	 los	 animales	 que	 se	 orientan	 primordialmente	 con	 ayuda	 de
señales	 específicas	 de	 la	 especie	 o,	 como	 solía	 decirse,	 de	 instintos,	 no	 formulan

www.lectulandia.com	-	Página	83



preguntas	del	 tipo	«¿qué	es	el	sol?»	o	«¿quién	es	ese	de	allá	arriba	del	cielo?».	Sin
embargo,	los	humanos	estaban	equipados	por	naturaleza	con	la	necesidad	de	conocer.
El	 sol	 desempeñaba	 un	 papel	 en	 su	 vida	 diaria.	 Era	 un	 objeto	 posible	 de
comunicación.	 Las	 sociedades	 humanas	 tienen	 normalmente	 un	 símbolo	 sonoro
específico	 de	 grupo	 para	 el	 sol.	 Durante	 las	 etapas	 anteriores	 de	 desarrollo	 del
conocimiento	este	símbolo	era	primordialmente	un	símbolo	de	los	temores	y	anhelos
de	ese	grupo	en	relación	con	el	sol.	Otorgaba	a	los	miembros	del	grupo	la	posibilidad
de	comunicarse	entre	ellos	respecto	a	la	conducta	del	sol	sobre	la	base	de	un	fondo
común	 de	 conocimiento	 relacionado	 con	 regularidades	 e	 irregularidades	 del
comportamiento	del	sol.	Definía	sobre	todo	el	estatus	y	el	poder	del	sol	entre	los	seres
de	 este	 mundo	 y	 ayudaba	 así	 a	 dirigir	 y	 a	 organizar	 el	 comportamiento	 de	 los
individuos	con	el	sol	y	también	el	de	unos	con	otros.	Sin	cierto	conocimiento	de	este
tipo,	normalmente	con	 implicaciones	prognósicas,	 los	humanos	estarían	desvalidos:
no	sabrían	qué	hacer	y	qué	no	hacer	en	presencia	del	sol.	Ahora	la	humanidad	en	su
conjunto	va	 aprendiendo	 lentamente	 a	dar	 carácter	más	 realista,	más	 científico	 a	 la
pauta	sonora	«sol»	o	sus	equivalentes	en	otros	idiomas.

En	una	sociedad	en	la	que	el	conocimiento	es,	como	el	agua,	fácilmente	asequible
y	 relativamente	barato,	puede	 resultamos	difícil	 entender	en	 toda	 su	amplitud	hasta
qué	punto	dependen	los	seres	humanos	del	conocimiento	para	su	supervivencia.	Las
investigaciones	del	conocimiento	se	centran,	comprensiblemente,	en	el	problema	de
si	dicho	conocimiento	es	correcto	o	incorrecto,	en	su	valor	cognitivo.	La	función	de
supervivencia	 del	 conocimiento	 despierta	 menos	 interés,	 comparativamente.	 Sin
embargo,	 los	 seres	 humanos	 están	 organizados	 por	 naturaleza	 de	 tal	modo	 que	 no
pueden	orientarse	en	 su	mundo	y	mantener	 su	existencia	entre	otras	existencias	 sin
adquirir	 un	 amplio	 fondo	 social	 de	 conocimiento	 por	 aprendizaje.	 Puede	 que
actualmente	no	prestemos	atención	suficiente	al	hecho	de	que	la	necesidad	de	saber
es	 un	 aspecto	 de	 la	 constitución	 genética	 de	 los	 seres	 humanos.	 La	 capacidad	 que
tienen	 los	 humanos	 de	 elaborar	 fantasías	 como	 respuesta	 a	 interrogantes	 que	 se
plantean	por	 sí	 solos	no	 tiene	menos	valor	de	 supervivencia	que	 su	 capacidad	para
descubrir	lo	que	solía	llamarse	la	verdad.

Su	 posible	 congruencia	 con	 la	 realidad	 diferencia	 a	 estas	 imágenes
mnemotécnicas	integradoras	preverbales	de	las	imágenes	de	la	fantasía,	como	las	de
los	sueños	nocturnos	y	los	ensueños	diurnos,	que	parecen	ser	síntomas	de	control	del
impulso	más	que	de	 la	orientación	y	el	control	del	mundo	en	el	que	uno	vive.	Una
característica	 de	 las	 fantasías	 es	 que	 son	 conexiones	 de	 experiencias	 que	 uno	 sólo
tiene	en	 realidad	cuando	duerme.	De	hecho,	 la	 fantasía	es	 la	hermana	gemela	de	 la
razón.	Ambas	son	ramas	específicamente	humanas	del	mismo	tronco.	El	tronco	es	la
capacidad	 que	 tienen	 tos	 humanos	 de	 formar	 pautas	 sonoras	 que	 representan
simbólicamente	para	todos	los	miembros	de	un	grupo	lingüístico	el	mismo	objeto	de
comunicación.	Enviándose	entre	ellos	estas	pautas	sonoras,	socialmente	regularizadas
y	recibiéndolas	a	su	vez	unos	de	otros,	pueden	los	miembros	de	un	grupo	lingüístico

www.lectulandia.com	-	Página	84



transferirse	 entre	 ellos	 o	 quizás	 de	 generación	 en	 generación	 grandes	 masas	 de
información	 que	 pueden	 o	 no	 informar	 su	 conducta	 individualmente.	 Si	 es	 más
congruente	con	la	realidad,	la	llamamos	racional.	Si	la	fantasía	supera	la	congruencia
con	 la	 realidad,	 podemos	 considerarla	 irracional,	 símbolo	 del	 miedo	 y	 el	 deseo	 o
utilizar	 uno	 cualquiera	 de	 varios	 términos	 relacionados.	Ambas	 cosas	 atestiguan	 la
libertad	 que	 han	 adquirido	 los	 humanos	 por	 naturaleza	 de	 formar	 imágenes
mnemotécnicas	 de	 todo	 lo	 que	 tienen	 al	 alcance	 de	 su	 conocimiento	 y	 cimentarlo
firmemente	con	pautas	sonoras	específicas.	De	acuerdo	con	el	conocimiento	actual,
esta	libertad	es	prácticamente	ilimitada.

Sin	embargo,	 todo	idioma	individual,	y	por	 tanto	la	sociedad	a	 la	que	el	 idioma
corresponde,	 establece	 límites	 a	 lo	 que	 sus	miembros	 individuales	 pueden,	 en	 una
etapa	 determinada,	 comunicarse	 entre	 ellos,	 almacenar	 en	 la	memoria	 o	 utilizar	 de
cualquier	 otro	 modo.	 Así,	 términos	 como	 racionalidad	 e	 irracionalidad	 no	 son
simplemente	opuestos	polares,	 tal	como	se	entiende	a	menudo	que	son.	La	vía	para
descubrir	 lo	que	es	congruente	con	 la	 realidad	puede	conducir	a	 través	de	 toda	una
serie	 de	 supuestos	 imaginativos	 que	 tengan	 el	 carácter	 dominante	 de	 fantasías.	Las
fantasías	pueden	ser	hitos	indicadores.	La	investigación	de	los	hechos	indica	que	hay
muchas	 mezclas	 y	 grados	 de	 racionalidad	 e	 irracionalidad,	 de	 congruencia	 con	 la
realidad	y	contenido	fantástico	en	los	símbolos.	Una	simple	pauta	polar	empobrece	la
comunicación.

Además,	el	que	surja	un	descubrimiento	congruente	con	la	realidad	de	una	serie
de	fantasías	experimentales,	el	que	brote	de	un	proceso,	ayuda	a	aclarar	el	carácter	de
proceso	de	la	congruencia	con	la	realidad	de	los	símbolos.	Pone	de	manifiesto	que	las
dicotomías	 con	 las	 que	 intentamos	 controlar	 el	 problema	 de	 la	 congruencia	 con	 la
realidad	 de	 los	 símbolos	 es	 una	 simplificación;	 no	 tienen	 en	 cuenta	 los	 matices	 y
grados	 de	 la	 aproximación	 a	 un	 descubrimiento	 auténtico.	 Empobrece	 nuestra
imaginación	 enclaustrándola	 en	 las	 dualidades	 de	 correcto	 y	 erróneo,	 verdadero	 y
falso	 y	 otras	 de	 su	 mismo	 género.	 Utilicemos	 como	 punto	 de	 partida	 básico	 la
concepción	 de	 una	 idea	 imaginativa	 e	 innovadora	 por	 una	 parte	 y	 su	 cotejo	 con	 la
realidad	por	otra.	Son	indispensables	ambas.

De	vez	en	cuando	podemos	tropezamos	con	la	sugerencia	de	que	cualquier	idea
imaginativa,	 cualquier	 fantasía	 puede	 servir	 como	 punto	 de	 partida	 para	 una	 teoría
auténtica,	pero	eso	es	engañoso.	Es	el	cotejo	de	 las	 fantasías	con	 la	 realidad	 lo	que
muestra	 si	 uno	 ha	 conseguido	 dar	 o	 no	 con	 una	 vía	 prometedora.	 Es	 raro	 que	 una
representación	 simbólica	 nueva	 sea	 en	 su	 primera	 concepción	 un	 éxito	 absoluto,
plenamente	 congruente	 con	 la	 realidad.	 Pueden	 contradecirla	 completamente	 las
pruebas	que	uno	realice,	y	en	ese	caso	quizás	lo	más	prudente	sea	abandonar	la	vía
emprendida.	Pero	la	prueba	puede	también	confirmarla	en	parte	y	rechazarla	en	parte.
Estamos	mal	equipados	de	concepciones	 firmes	para	esas	mezclas	entre	 fantasías	y
representaciones	 simbólicas	 congruentes	 con	 la	 realidad.	 Pero	 pueden	 encontrarse
representaciones	 a	 medio	 camino	 de	 este	 tipo	 con	 bastante	 frecuencia	 en	 toda	 la

www.lectulandia.com	-	Página	85



literatura	 científica.	 ¿Qué	 se	 ha	 de	 hacer	 en	 estos	 casos?	 El	 fallo	 puede	 ser	 lo
suficientemente	 perjudicial	 como	 para	 que	 abandonemos	 esa	 vía,	 o	 puede	 ser	 lo
suficientemente	 pequeño	 para	 que	 podamos	 apartarlo	 del	 camino.	 Puede	 que	 la
persona	 siguiente	mejore	 la	 red	 simbólica	 que	 yo	 he	 expuesto.	Quizás	 deberíamos
buscar	con	más	decisión	definiciones	simbólicas	de	moradas	a	medio	camino	entre	la
fantasía	y	la	congruencia	con	la	realidad.

Tomemos	como	ejemplo	 la	propia	 teoría	del	 símbolo.	En	mi	opinión	constituye
un	 gran	 avance	 comparada	 con	 representaciones	 tradicionales	 como	 abstracción	 o
generalización.	Ayuda	además	a	unificar	teorías	de	lo	que	se	considera	normalmente
como	 áreas	 separadas	 e	 incluso	 independientes	 de	 la	 existencia	 humana	 como
lenguaje,	 conocimiento	 y	 pensamiento.	 Pero	 al	 hacerlo	 pone	 al	 descubierto	 para
posterior	investigación	problemas	que	se	planteaban	como	mucho	de	una	forma	vaga
y	 marginal	 y	 que	 hasta	 el	 momento	 no	 se	 podían	 abordar	 firmemente,	 como	 la
cuestión	de	la	relación	entre	el	habla	y	el	pensamiento.	He	apuntado	el	problema	al
aludir	a	la	abreviación	del	lenguaje	hablado	o	escrito	por	el	uso	de	símbolos	en	esas
operaciones	que	llamamos	pensamiento,	pero	queda	mucho	por	hacer	para	que	pueda
considerarse	plenamente	aclarada	la	relación	entre	ese	manejo	de	símbolos	completo
y	 detallado	 que	 llamamos	 hablar	 y	 el	 manejo	 de	 símbolos	 en	 operaciones	 del
pensamiento.

Además,	el	término	realidad	en	frases	como	congruencia	con	la	realidad	plantea
problemas	 que	 quedan	 ocultos	 o	 se	 distorsionan	 si	 intentamos	 abordarlos	 sin	 una
perspectiva	de	proceso	sociológico.	El	desarrollo	de	conocimiento	congruente	con	la
realidad,	sobre	todo	su	predominio	en	relación	con	el	conocimiento	de	la	fantasía	en
la	forma	de	las	ciencias	naturales,	es	en	sí	mismo	un	codeterminante	de	lo	que	captan
los	individuos	como	realidad	en	una	etapa	determinada.	Así,	por	ejemplo,	la	realidad
de	 Newton	 era	 más	 limitada	 que	 la	 de	 Einstein,	 porque	 el	 fondo	 social	 de
conocimiento	congruente	con	la	realidad	era	más	limitado	en	la	época	de	Newton	que
en	 la	 época	de	Einstein.	Podría	decirse	que	 en	 relación	con	el	 universo	 físico	 tal	 y
como	 se	 conocía	 en	 la	 época	 de	 Newton,	 las	 leyes	 de	 este	 pueden	 mantener	 su
congruencia	 con	 la	 realidad	 y	 por	 tanto	 su	 valor	 cognitivo.	 Las	 limitaciones
cognitivas	 de	 las	 teorías	 de	 Newton	 sólo	 se	 hacen	 patentes	 en	 relación	 con	 el
conocimiento	congruente	con	la	realidad	de	una	etapa	posterior,	especialmente	la	de
Einstein.	 Como	 ya	 se	 ha	 indicado,	 la	 capacidad	 de	 producir	 conocimiento	 de	 la
fantasía	 es	 un	 don	 humano	 tan	 fundamental	 y	 distintivo	 como	 la	 capacidad	 de
producir	 pensamiento	 y	 conocimiento	 congruentes	 con	 la	 realidad	 o,	 dicho	 de	 otro
modo,	 racionales.	 El	 que	 no	 consigamos	 hallar	 en	 nuestros	modelos	 teóricos	 de	 la
humanidad	un	lugar	para	las	fantasías	es	uno	de	los	factores	responsables	de	que	no
consigamos	 vincular	 teorías	 de	 la	 cultura,	 y	 por	 tanto	 también	 de	 la	 religión,	 con
teorías	de	otros	aspectos	de	los	seres	humanos	y	sus	diversas	manifestaciones.

Las	óperas	y	los	museos	en	que	se	exponen	cuadros,	los	recitales	de	poesía	y	los
conciertos	 sinfónicos,	 y	 otras	manifestaciones	 culturales,	 aparte	 de	 todas	 las	 demás

www.lectulandia.com	-	Página	86



cosas	 que	 puedan	 ser,	 son	 también	 formas	 de	 fantasías	 comunales	 que	 interpretan
públicamente	 seres	 humanos	 juntos.	 La	 gente	 vive	 en	 grupos.	 La	 realización	 de
fantasías	privadas,	por	cada	 individuo	en	solitario,	puede	ser	peligrosa	no	sólo	para
otros	sino	también	para	uno	mismo.	Pero	la	necesidad	de	realizar	las	fantasías	es	una
necesidad	 humana	 muy	 básica	 y	 perentoria.	 La	 ubicuidad	 de	 las	 competiciones
deportivas	 y	 de	 otras	 actividades	 culturales	 y	 el	 desahogo,	 la	 emoción	gozosa,	 que
pueden	proporcionar	a	actores	y	espectadores	dan	testimonio	del	hecho.	Decimos	esto
sobre	 la	 marcha.	 Puede	 ayudar	 a	 estimular	 el	 pensamiento;	 puede	 subrayar	 el
menosprecio	 del	 conocimiento	 de	 la	 fantasía	 en	 comparación	 con	 el	 conocimiento
racional.	 Pero	 las	 funciones	 sociales	 de	 la	 cultura	 son	 en	 este	marco	 una	 actividad
secundaria	que	ha	de	examinarse	más	plenamente	en	otra	parte.

El	parentesco	de	lenguaje	y	pensamiento	se	hace	más	directamente	visible	en	los
niveles	en	que	esas	funciones	están	más	estrechamente	dirigidas	al	control	del	mundo
social	y	natural	en	que	está	emplazado	el	individuo.	Las	formas	de	pensamiento	que
encontramos	 allí	 suelen	 considerarse	 formas	 prototípicas.	 Una	 actividad	 que	 se
encuentra	a	menudo	entre	ellas	es	la	manipulación	experimental	de	símbolos	sonoros
que	representan	posibles	vías	de	acción,	antes	de	su	plasmación	en	la	realidad,	con	el
propósito	de	determinar	cuál	de	las	diversas	vías	de	acción	posibles	es	más	probable
que	lleve	al	objetivo	deseado.	Mientras	que	a	otros	niveles	la	estructura	formada	por
este	conjunto	de	funciones	de	control	puede	estar	más	emparentada	con	el	flujo	del
ensueño	 diurno,	 de	 la	 imaginería	 prelingüística.	 A	 este	 nivel	 en	 que	 el	 control	 se
dirige	 hacia	 otras	 existencias,	 el	 pensamiento	 no	 se	 identifica	 fácilmente	 como	 un
flujo	 de	 símbolos	 sonoros	 que	 se	 producen	 sin	 voz.	 Es	más	 fácil	 convertirlo	 a	 ese
nivel	 en	 lenguaje	hablado,	y	 el	 lenguaje	hablado	 se	 convierte	más	 fácilmente	 en	 el
lenguaje	sin	voz	del	pensamiento,	aunque	en	esa	forma	suele	tener	el	carácter	de	una
taquigrafía.	Puede	 ser	una	versión	 abreviada	del	uso	 audible	del	 lenguaje,	 pero	 sea
escritura	 normal	 o	 taquigrafía,	 audible	 o	 inaudible,	 lenguaje	 y	 pensamiento	 son
inseparables.	Sin	aprender	un	idioma,	es	decir	sin	aprender	a	comunicarse	con	otros
seres	 humanos	 por	medio	 de	 símbolos	 sonoros,	 un	 individuo	 no	 podría	 realizar	 la
clase	de	pensamiento	que	permite	a	los	seres	humanos	abordar	la	clase	de	problemas
que	surgen	de	la	coexistencia	de	cada	uno	con	otros,	humanos	o	no	humanos.

Puede	resultar	más	fácil	una	vez	más	seguir	esta	vía	de	pensamiento	si	dejamos
de	tratar	las	formas	sumamente	individualizadas	de	pensamiento	que	desempeñan	un
gran	papel	en	sociedades	más	desarrolladas	como	un	don	de	la	naturaleza	humana,	y
recordamos	que	en	sociedades	de	etapas	anteriores	suele	desempeñar	un	papel	mayor
el	 pensar	 en	 grupos	 con	 ayuda	 de	 intercambios	 lingüísticos	 La	 propensión	 a
considerar	el	hablar	y	el	pensar	como	actividades	humanas	que	se	producen,	digamos,
en	 compartimentos	 distintos	 de	 una	 persona	 y	 por	 tanto	 independientes	 entre	 sí,	 es
muy	 fuerte	 sin	duda	hoy	en	día.	La	 refuerza	vigorosamente	una	 tradición	arraigada
que	 considera	 pensar	 con	mucha	 mayor	 firmeza	 que	 hablar	 parte	 de	 la	 naturaleza
humana	y	en	consecuencia	algo	no	aprendido,	y	que	considera	de	hecho	la	capacidad

www.lectulandia.com	-	Página	87



de	pensar	como	la	señal	distintiva	más	elevada	de	los	humanos,	y	por	tanto	el	meollo
de	 la	 identidad	 humana.	 La	 capacidad	 de	 utilizar	 un	 idioma	 se	 adquiere	 más
claramente	 por	 aprendizaje	 y	 se	 sitúa	 por	 ello	 a	 un	 nivel	 inferior	 en	 la	 escala	 de
valores	implícita,	que	otorga	prioridad	a	lo	que	se	considera	naturaleza	humana	y	por
tanto	 invariable	y	eterno.	El	entretejimiento	de	un	proceso	de	crecimiento	natural	y
un	proceso	de	aprendizaje	social	que	desempeña	un	papel	decisivo	en	el	desarrollo	de
la	capacidad	de	 los	humanos	para	comunicarse	entre	 ellos	por	medio	de	un	 idioma
resulta	más	difícil	de	entender,	y	resulta	también	más	difícil	de	encajar	en	la	escala	de
valores	tradicional	según	la	cual	las	verdades	eternas	invariables	son	superiores	a	los
datos	 en	 proceso	 de	 cambio.	 La	 razón	 o	 la	 mente	 consideradas	 como	 parte	 de	 la
naturaleza	humana	y	por	tanto	como	no	aprendidas,	se	sitúan	entre	las	primeras	y	se
clasifica	de	acuerdo	con	ello,	mientras	que	el	 lenguaje,	que	hay	que	aprender	y	que
está	sometido	a	cambios,	ocupa	un	puesto	muy	inferior	en	la	misma	escala	de	valores.
Esas	 posiciones	 claramente	 distintas	 en	 una	 escala	 de	 valores	 que	 se	 considera	 en
general	 evidente	 por	 sí	 misma,	 son	 uno	 de	 los	 principales	 obstáculos	 para	 que	 se
puedan	apreciar	los	vínculos	lácticos	que	unen	entre	sí	el	pensamiento	y	el	lenguaje.

Aunque	 las	 facultades	 humanas	 a	 las	 que	 uno	 denomina	 razón	 o	 mente	 se
consideran	 parte	 de	 la	 naturaleza	 humana,	 se	 las	 considera	 también,	 curiosamente,
con	 bastante	 frecuencia,	 el	 elemento	 básico	 de	 lo	 que	 se	 considera	 que	 no	 es
naturaleza	 en	 los	 humanos.	 Nos	 enfrentamos	 aquí	 a	 uno	 de	 los	 síntomas	 de	 la
confusión	 que	 suele	 producirse	 cuando	 intentamos	 introducir	 de	 contrabando	 en
nuestros	 argumentos	 el	 equipaje	 no	 declarado	 de	 un	 esquema	 de	 valores	 doctrinal.
Algo	similar	puede	decirse	de	lo	que	se	denominan	tradicionalmente	las	leyes	de	la
lógica.	No	hay	por	qué	confundirlo	con	la	ciencia	de	la	lógica	formal,	una	forma	casi
matemática	de	investigación	científica	cuyo	valor	y	función	cognitiva	no	se	ponen	en
duda.	Las	leyes	tradicionales	de	la	lógica	suelen	considerarse	comparables	a	las	leyes
de	la	naturaleza,	y	hasta	parte	de	ellas	en	realidad.	También	se	utilizan	como	prueba
del	carácter	invariable	de	la	mente	humana,	como	prueba	del	hecho	de	que	la	mente
es	 un	 universal	 humano	 que	 funciona	 del	 mismo	 modo	 en	 todas	 partes
independientemente	de	las	condiciones	cambiantes	del	lenguaje	y	el	conocimiento.	Se
trata	 en	 general	 de	 tautologías	 de	 escaso	 valor	 cognitivo,	 pero	 que	 dan	 apoyo	 al
supuesto	 de	 que	 existe	 oculta	 en	 el	 interior	 de	 la	 persona	 humana,	 muy
probablemente	 dentro	 del	 cerebro,	 una	 entidad	misteriosa	 que	 funciona	 de	 acuerdo
con	sus	propias	leyes,	independientemente	de	lo	que	los	seres	humanos	adquieran	por
aprendizaje	y	por	tanto	del	lenguaje	o	el	conocimiento.

Ha	 de	 bastar	 con	 eso	 en	 este	 mareo	 para	 indicar	 brevemente	 algunos	 de	 los
escollos	 que	 se	 interponen	 en	 el	 camino	 de	 una	 comprensión	 más	 perfecta	 de	 la
relación	entre	lenguaje	y	lo	que	se	denomina	mente,	entre	hablar	y	pensar.	El	mayor
de	estos	obstáculos	lo	representan	evidentemente	conceptos	tales	como	razón	o	mente
que	hacen	que	parezca	que	pensar	no	es	algo	que	hagan,	como	hablar,	seres	humanos
como	tales	sino	una	entidad	especial	dentro	de	ellos,	que	es	 independiente	de	 todas

www.lectulandia.com	-	Página	88



las	demás	funciones	de	la	persona	humana	y	que	se	atiene	a	leyes	propias.	Debido	a
ello	 ninguna	 persona	 puede	 jamás	 saber	 cómo	 es	 realmente	 el	 mundo	 sin	 la
intervención	de	esta	entidad	y,	además,	se	supone	que	dicha	entidad	forma	parte	de	la
naturaleza	 de	 los	 humanos,	 aunque	 a	 diferencia	 de	 otras	 manifestaciones	 de	 la
naturaleza,	 sea	 invisible	 e	 intangible.	 Muchas	 personas	 deben	 saber	 que	 las
referencias	a	 la	mente	humana	o	a	otras	entidades	de	este	género	son	una	forma	de
artificio	filosófico;	que	pensar,	como	hablar	y	conocer,	lejos	de	residir	en	espléndido
aislamiento	 dentro	 de	 la	 cabeza	 humana,	 es	 una	 de	 varias	 funciones	 cerebrales
interdependientes.	Sin	embargo	no	suele	decirse	claramente.

Hábitos	lingüísticos	como	ese	que	hace	hablar	a	todos	sobre	«la	mente	humana»,
«la	razón	humana»,	la	«racionalidad	humana»,	pueden	dar	la	impresión	de	que	todas
las	personas	que	utilizan	estas	palabras	saben	claramente	de	 lo	que	están	hablando,
mientras	que	no	suele	ser	así	(podríamos	incluso	aventurar	que	suele	no	serlo).	Nos
hallamos	 aquí	 ante	 un	 caso	 curioso	 de	 inercia	 mental.	 La	 costumbre	 nos	 invita	 a
participar	en	un	pequeño	juego	social	y	a	encubrirlo	con	una	conspiración	de	silencio.
Simulemos	todos	que	la	razón	o	la	mente	humana	no	es	menos	accesible	a	través	de
una	investigación	científica	que	el	estómago	humano	y	veamos	qué	sucede	luego.	Lo
que	en	realidad	sucede	es,	claro	está,	que	el	problema	no	resuello	que	nos	inquietaba
mientras	tentamos	conciencia	de	él	como	problema	no	resuelto,	deja	de	molestarnos.
Se	 barrió	 simplemente	 debajo	 de	 la	 alfombra.	 Pudimos	 olvidamos	 de	 él	 sólo	 con
fingir	 que	 había	 sido	 resuelto.	 Expresiones	 como	 razón,	 mente,	 racionalidad,	 etc,
estaban	 todas	 destinadas	 a	 encubrir	 nuestro	 pequeño	 fingimiento.	 Simulaban	 todas
ellas,	como	su	antepasado	común,	el	concepto	«alma»,	que	 los	humanos	poseen	en
virtud	 de	 su	 naturaleza	 una	 facultad	 u	 órgano	 especial	 con	 todas	 las	 características
simbólicas	de	un	órgano	biológico,	una	substancia	o	una	fuerza,	pero	 insubstancial.
Ningún	 ser	 humano	 lo	 había	 visto	 nunca	 o	 había	 examinado	 de	 otro	 modo	 su
substancialidad	 insubstacial.	 Sin	 embargo,	 muchas	 personas	 estaban	 dispuestas	 a
comprometerse	 con	 afirmaciones	muy	 firmes	 sobre	 las	 propiedades	 de	 este	 órgano
intangible.	 Tanto	 si	 lo	 analizaban	 bajo	 el	 nombre	 de	 «alma»	 como	 bajo	 nombres
como	«mente»	o	«razón»,	su	estatus	ontológico	y	su	relación	con	otros	aspectos	más
corpóreos	de	los	seres	humanos	nunca	dejaron	de	ser	problemáticos	siempre	que	los
seres	 humanos	 siguieran	 queriendo	 analizar	 abiertamente	 estos	 problemas.	 Y	 no
dejaron	de	ser	problemáticas	cuando	dejaron	mayoritariamente	de	hacer	eso.	Al	tratar
como	 existente	 algo	 que	 no	 existe,	 la	 gente	 ilustrada	 no	 harta	 ningún	mal	 con	 sus
juegos	 intelectuales	 si,	 al	 hacer	 eso,	 no	 cerrase	 la	 puerta	 a	 la	 investigación	 de
problemas	 que	 en	 la	 etapa	 en	 que	 nos	 hallamos	 es	 preciso	 examinar	 más
detenidamente.	 El	 problema	 de	 la	 relación	 entre	 lenguaje	 y	 pensamiento	 es	 un
problema	de	este	género.

No	 estoy	 haciendo	más	 que	 abrir	 una	 puerta	 que	 durante	 un	 tiempo	 ha	 estado
cerrada	y	sellada	con	bastante	firmeza.	Hago	eso	en	este	marco	porque	tanto	hablar
como	 pensar	 me	 parecen	 formas	 de	 utilizar	 símbolos	 sonoros.	 En	 esta	 similitud

www.lectulandia.com	-	Página	89



básica,	quizás	identidad,	se	halla,	creo,	la	base	de	la	posibilidad	de	convertir	habla	en
pensamiento	y	pensamiento	en	habla.	La	imagen	humana	tradicional	asociada	con	el
pensamiento,	y	por	tanto	también	con	la	mente,	es	la	de	un	individuo	humano	aislado.
Como	quizás	se	haya	advertido,	yo	ya	no	sigo	esa	tradición.	La	comunicación	en	la
forma	 de	 habla	 humana,	 la	 comunicación	 por	 medio	 de	 un	 lenguaje	 o,	 en	 otras
palabras,	 por	medio	de	 símbolos	 sonoros	 socialmente	 regularizados,	 presupone	una
vida	 en	 grupos	 como	 la	 forma	 normal	 de	 vida.	 Lo	 mismo	 se	 puede	 decir	 de	 la
actividad	que	llamamos	pensar.	Puede	resultar	interesante	abordar	los	problemas	de	la
relación	entre	pensar	y	hablar	en	una	etapa	anterior	de	desarrollo,	en	una	etapa	en	la
que	 los	 que	 pensaban	 aún	 no	 habían	 alcanzado	 las	 características	 de	 un	 grupo
especializado;	en	que	grupos	que	hacían	eran	aún	 idénticos	a	grupos	que	pensaban;
donde,	en	otras	palabras,	los	que	hacían	también	pensaban	por	su	cuenta.

Puede	 que	 lo	 mejor	 sea	 que	 tomemos	 las	 primeras	 claves	 de	 la	 relación	 entre
pensar	y	hablar	de	una	banda	cazadora,	y	no	del	estudio	del	intelectual.	Los	grupos	de
exploradores	 de	 esa	 banda	 habían	 comunicado	 a	 los	 grupos	 dedicados
predominantemente	a	cazar,	casi	todos	los	varones	adultos,	que	un	grupo	de	búfalos
en	excelente	condición	avanzaba	hacia	el	río	a	un	día	de	distancia	aproximadamente
en	 dirección	 oeste.	 Había	 otras	 alternativas	 posibles	 para	 proveerse	 de	 carne.	 El
resultado	final	no	lo	determinaban	sólo	las	alternativas	alimentarias.	Lo	más	probable
es	que	la	participación	en	la	cacería	otorgase	a	una	persona	participar	en	los	aspectos
de	 las	 actividades	 preparatorias	 más	 estrechamente	 relacionados	 con	 lo	 que
podríamos	 llamar	 operaciones	 del	 pensamiento,	 participar	 en	 la	 elaboración	 de	 un
plan	 de	 campaña	 preparatorio.	 Pero	 en	 este	 caso	 había	 también	 aspectos	 de	 la
operación	 de	 supervivencia	 del	 grupo	 que	 podríamos	 considerar	 pensamiento	 que
tenían	un	carácter	 interpersonal	mucho	más	acusado	que	 la	 imagen	 regularizada	de
las	operaciones	de	pensamiento	que	determina	nuestro	uso	de	 la	palabra	pensar.	En
este	 caso,	 además,	 la	 capacidad	 de	 los	 humanos	 para	 jugar	 con	 símbolos	 de	 una
situación	futura	y	de	investigar	la	correspondencia	de	estos	con	los	propios	propósitos
simbólicamente	ha	dejado	tan	atrás	el	nivel	animal	que	han	surgido	de	ellos	formas
completamente	nuevas	de	vivir	unidos	y	de	manipular	la	naturaleza	no	humana.	Los
cazadores	de	búfalos	eran	capaces	de	elaborar	un	plan	detallado	y	preciso	de	acción
futura	 semanas	 o	 años	 antes	 de	 su	 ejecución.	 El	 ejemplo	 quizás	 pueda	 ayudar	 a
entender	mejor	la	razón	de	por	qué	la	emancipación	simbólica,	la	emancipación	de	la
acción	 humana	 del	 sometimiento	 dominante	 al	 estímulo	 del	 instante	 presente,	 se
expone	 aquí	 como	 un	 paso	 importante,	muy	 decisivo	 sin	 duda	 en	 el	 camino	 de	 la
humanidad	hacia	su	posición	de	especie	animal	dominante	en	la	tierra.

Como	 los	 que	 se	 interesan	 por	 investigaciones	 de	 este	 tipo	 suelen	 vivir	 en
sociedades	 sumamente	 individualizadas	 y	 diferenciadas,	 tienden	 a	 considerar	 las
formas	 sumamente	 individualizadas	 de	 pensar	 que	 son	 frecuentes	 en	 sociedades	 de
este	tipo	como	si	fuesen	lo	normal,	y	por	tanto	también	las	formas	naturales	de	pensar
de	todos	los	seres	humanos	en	todas	partes.	Puede	que	haya	llegado	el	momento	de

www.lectulandia.com	-	Página	90



que	 se	 pueda	 aceptar	 que	 esto	 es	 un	 error.	 Tanto	 el	 pensamiento	 como	 el	 habla	 se
basan	 en	 símbolos	 sonoros	 socialmente	 regularizados.	 Son	 ambos	 actividades
sociales.	Esa	idea	de	pesadilla	de	que	el	pensamiento	lo	exuda	una	entidad	autónoma
invisible	 como	 la	 razón	 o	 la	 mente,	 encerrada	 dentro	 de	 la	 cabeza	 de	 todo	 ser
humano,	 se	 corresponde	 con	 la	 imagen	 que	 tienen	 de	 sí	mismos	 los	 que	 viven	 en
sociedades	de	este	tipo.	La	idea	de	que	la	estructura	interna	de	esta	entidad	autónoma
impide	a	los	seres	humanos	llegar	a	saber	alguna	vez	si	lo	que	perciben	es	real	o	sólo
un	reflejo	de	la	estructura	autónoma	de	esa	cosa	que	hay	dentro	de	la	cabeza,	es	una
fantasía	 terrorífica	 de	 individuos	 sumamente	 individualizados.	 La	 ascensión	 de	 la
humanidad	a	la	condición	de	especie	dominante	dentro	de	las	criaturas	que	viven	en
la	tierra	contradice,	como	mínimo,	el	supuesto	de	un	fallo	fatal	en	el	equipo	natural
que	posee	para	orientarse	en	su	mundo.	El	éxito	de	la	humanidad	en	una	lucha	muy
prolongada	por	la	supervivencia	indica	más	bien	que	la	naturaleza	ha	equipado	a	los
hombres	con	unos	órganos	excepcionalmente	eficaces	para	orientarse	en	su	mundo	de
un	modo	realista.	Aún	no	se	ha	descubierto	ningún	fallo	estructural	en	su	sentido	de
la	 realidad.	 Como	 precaución	 contra	 malentendidos	 quizás	 deberíamos	 añadir	 lo
obvio:	 la	civilización	de	 la	humanidad	es	en	sí	misma	un	proceso	en	marcha	y	una
meta	 práctica	 posible.	 Nada	 de	 las	 experiencias	 del	 presente	 y	 del	 pasado	 permite
suponer	 que	 la	 humanización	 de	 la	 humanidad	 sea	 una	 tarea	 imposible,	 ni	 hay
ninguna	buena	razón	para	suponer	que	sea	más	probable	que	la	descivilización.	No	es
ni	más	ni	menos	probable.	Es	una	 tarea	útil,	 indispensable	en	 realidad,	alcanzar	un
mayor	conocimiento	fáctico	de	los	procesos	civilizadores	y	descivilizadores	y	de	las
condiciones	en	las	que	llegan	a	ser	operativos	en	su	relación	mutua.

www.lectulandia.com	-	Página	91



L
VI

enguaje,	pensamiento	y	conocimiento	son	conceptos	que	se	hallan,	hablando	en
términos	generales,	en	el	mismo	nivel	de	síntesis.	Considerando	el	uso	actual
de	estas	palabras,	podríamos	llegar	a	la	conclusión	de	que	se	refieren	a	grupos

de	hechos	diferentes	y	que	existen	por	separado,	comparables	a	las	diversas	clases	de
animales	a	 las	que	nos	 referimos	cuando	hablamos	de	peces,	 insectos	y	mamíferos.
Pero	no	es	así.	Los	hábitos	de	investigación	han	hecho	posible	que	grupos	diferentes
de	especialistas	puedan	dedicarse	al	estudio	de	cada	uno	de	estos	campos.	Hay	teorías
del	conocimiento	que	prestan	escasa	atención	al	 lenguaje	y	 teorías	del	 lenguaje	que
tienen	poco	que	decir	sobre	el	conocimiento.	Aún	así,	una	lengua	es	sin	duda	alguna
parte	del	conocimiento	de	una	persona,	y	una	buena	parte	del	conocimiento	que	una
persona	puede	adquirir	ha	de	adquirirlo	a	través	de	una	lengua,	aunque	la	proporción
de	 conocimiento	 adquirido	 con	 ayuda	 de	 comunicaciones	 en	 forma	 de	 símbolos
sonoros	y	el	adquirido	sin	comunicación	lingüística	puedan	ser	distintos	en	diferentes
sociedades	y	en	diferentes	ramas	del	saber.

Una	de	las	singularidades	de	las	teorías	del	conocimiento	de	la	corriente	general,
de	la	epistemología	tradicional,	es	que	la	mayoría	de	ellas	tengan	tan	poco	que	decir
sobre	 la	 transmisión	 de	 conocimiento	 de	 persona	 a	 persona	 y	 casi	 nada	 sobre	 las
características	 estructurales	 del	 conocimiento	 que	 hacen	 posible	 la	 transmisión
interpersonal,	 y	 por	 tanto	 también	 intergeneracional,	 del	 conocimiento.	 Las
comunicaciones	 lingüísticas	 desempeñan	 un	 papel	 decisivo	 en	 esta	 transmisión.	 La
proporción	de	transmisión	de	conocimiento	verbal	y	no	verbal	puede	variar.	Pero	la
transmisión	de	conocimiento	absolutamente	no	verbal	es	relativamente	rara.	El	que	el
papel	 importante,	 y	 en	 algunos	 aspectos	decisivo,	 que	desempeña	 el	 lenguaje	 en	 la
transmisión	 interpersonal	 de	 conocimientos	 despierte	 relativamente	 poco	 interés	 en
las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento	 no	 es	 accidental.	 Se	 debe	 a	 la	 imagen
humana	 en	 que	 se	 basan	 esas	 teorías	 y	 a	 los	 problemas	 que,	 de	 acuerdo	 con	 esa
imagen,	 parecen	 teóricamente	 relevantes	 y	 los	 que	 no.	Esas	 teorías	 se	 centran	más
que	 nada	 en	 individuos	 totalmente	 independientes	 y	 aislados.	 Es	 una	 persona
imaginaria	de	este	género	la	que	se	considera	sujeto	del	conocimiento.	De	ahí	que	la
comunicación	interpersonal	por	medio	del	lenguaje	desempeñe	como	mucho	un	papel
marginal	en	esas	teorías,	si	es	que	llega	a	atraer	alguna	atención.

Además,	 el	 conocimiento	 que	 esas	 teorías	 consideran	 importante	 es	 casi
exclusivamente	 conocimiento	 científico	 y	 con	 bastante	 frecuencia	 sólo	 el
conocimiento	 de	 los	 físicos.	 El	 argumento	 parece	 ser	 que	 sólo	 ellos	 producen
conocimiento	 válido	 o	 «verdadero».	 La	 imagen	 humana	 básica	 de	 un	 individuo
aislado	 como	 sujeto	 de	 conocimiento	 y	 de	 la	 física	 como	 la	 ciencia	 ejemplar	 y
modélica,	tiene	como	consecuencia	una	visión	limitada	y	extrañamente	escorzada	del
conocimiento	que	es	importante	para	esas	teorías	y	el	que	no.	Los	grandes	científicos
individuales	 acaparan	 el	 centro	 del	 escenario.	 Si	 se	 llega	 a	 considerar	 en	 algún

www.lectulandia.com	-	Página	92



momento	 la	 transmisión	y	 el	 aumento	de	 conocimiento,	 se	 centra	 la	 atención	 en	 la
sucesión	de	individuos	sobresalientes.	Un	problema	modélico	es	cómo	evolucionó	la
ciencia	 de	 Newton	 a	 Einstein.	 Se	 menosprecia	 en	 general	 el	 conocimiento
precientífico,	aunque	se	trate	de	conocimiento	verdadero	y	claramente	válido,	como
el	 de	 los	 trabajadores	 de	 la	 piedra	 y	 el	 metal	 o	 los	 primeros	 agricultores	 de	 los
tiempos	prehistóricos.

El	campo	de	conocimiento	que	estas	teorías	consideran	importante	está,	digamos
mayoritariamente	 autocentrado.	 El	 marco	 de	 referencia	 no	 es	 la	 humanidad.	 El
problema	 no	 es	 cómo	 los	 humanos	 adquirieron	 universalmente	 conocimiento.	 El
problema	 prototípico	 que	 se	 plantean	 estas	 teorías	 es	 el	 de	 cómo	 un	 científico
adquiere	 conocimiento	 de	 la	 naturaleza	 por	 su	 cuenta,	 independientemente	 de
cualquier	 conocimiento	 que	 pudiese	 haber	 adquirido	 de	 otros.	 Con	 esta	 estructura
centrada	en	el	individuo	es	comprensible	que	tenga	poca	importancia	la	relación	entre
lenguaje	y	conocimiento,	entre	los	medios	de	comunicación	humana	interpersonal	y
los	 medios	 de	 orientación	 humana.	 Y	 lo	 mismo	 la	 cuestión	 de	 las	 características
distintivas	del	conocimiento	humano.	Las	teorías	del	conocimiento	que,	hablando	en
términos	generales,	han	dominado	el	campo	desde	Descartes,	tienen	la	apariencia	de
teorías	 universales	 que	 cubren	 todo	 el	 campo	 del	 conocimiento	 humano,	 pero	 en
realidad	 se	 centran	 casi	 exclusivamente	 en	 un	 tipo	 muy	 determinado	 de
conocimiento.	Abordan	 ese	 campo	 limitado	 basándose	 en	 una	 imagen	 humana	 que
hace	que	las	personas	parezcan	una	serie	de	individuos	sin	sociedad,	gente	que	puede
decir	yo	y	no	nosotros	o	vosotros	o	tú,	humanos	del	tipo	homo	clausus.	Artificios	de
este	género	permiten	mantener	en	compartimentos	separados,	como	si	dijésemos,	las
teorías	del	conocimiento,	del	lenguaje	y	del	pensamiento.	Por	eso	suelen	tener	poco
que	decir	respecto	al	estatus	ontológico	del	conocimiento,	al	problema	de	qué	es	en
realidad	el	 conocimiento.	Podríamos	esperar	una	 respuesta	 sumamente	polarizada	a
esta	pregunta,	a	la	manera	de	la	época,	una	respuesta	que	utilice	términos	alternativos
como	naturaleza	o	sociedad,	materialismo	o	idealismo.	Pero	un	examen	más	detenido
de	 la	 naturaleza	 del	 lenguaje	 ha	mostrado	 ya	 que	 en	 ciertos	 aspectos	 no	 se	 puede
dividir	y	polarizar	así	conceptualmente	a	los	seres	humanos.	El	lenguaje	es,	como	ya
se	 vio,	 uno	 de	 los	 eslabones	 perdidos	 entre	 naturaleza	 y	 sociedad	 o	 cultura.
Podríamos	decir	que	los	humanos	están	hechos	por	la	naturaleza	para	la	cultura	y	la
sociedad.	El	conocimiento,	 íntimamente	vinculado	a	 la	comunicación	lingüística,	es
otro	ejemplo	de	este	género.

Las	 teorías	 del	 conocimiento	 están	 elaboradas	 tradicionalmente	 sin	 tener	 en
cuenta	los	aspectos	físicos	del	conocimiento	en	la	forma	de	las	pautas	sonoras	de	un
idioma	y	 las	 imágenes	mnemotécnicas	 cerebrales,	 ni	 la	 regularización	 social	 de	 las
pautas	 sonoras	 que	 las	 permita	 actuar	 como	 símbolos	 de	 objetos	 específicos	 de
comunicación,	o,	dicho	de	otro	modo,	como	conceptos.	Lo	que	ya	se	ha	dicho	antes
sobre	 el	 lenguaje	 puede	 ayudar	 a	 comprender	 que	 tampoco	 puede	 encajarse	 el
conocimiento	en	estas	polarizaciones	clasificatorias	convencionales.	Conceptos	como

www.lectulandia.com	-	Página	93



imágenes	mnemotécnicas	 cerebrales	 no	 acaban	 de	 ser	 del	 todo	 compatibles	 ni	 con
materia	ni	con	idea,	ni	con	materialismo	ni	con	idealismo.	Lo	mismo	se	puede	decir
del	 concepto	 pautas	 sonoras	 socialmente	 regularizadas	 como	 símbolos,	 conocidas
como	tales	por	los	hablantes	de	la	misma	lengua	y	con	capacidad	por	tanto	para	servir
de	mensajeras	 entre	 la	 boca	de	una	persona	y	 los	 oídos	de	otra.	Los	que	hablan	 la
misma	 lengua	 pueden	 discrepar	 profundamente	 sin	 duda	 en	 las	 opiniones	 que
expresen	en	esa	lengua.	Pero	el	hecho	de	apreciar	sus	discrepancias,	ideológicas	o	de
otro	 género,	 no	 debe	 hacemos	 olvidar	 todo	 el	 conocimiento	 que	 comparten	 como
hablantes	 de	 la	 misma	 lengua.	 Podemos	 discrepar	 en	 cuanto	 a	 la	 naturaleza	 y	 la
universalidad	 de	 las	 relaciones	 de	 causa	 y	 efecto,	 pero	 tenemos	 que	 compartir	 una
concepción	de	relaciones	causales	en	el	sentido	que	asumió	dicha	expresión	al	surgir
las	ciencias	naturales.	En	realidad,	el	conocimiento,	lo	mismo	que	el	lenguaje,	resulta
posible	 también	 por	 el	 entrelazamiento	 de	 procesos	 naturales	 y	 sociales.	 Resulta
difícil	imaginar	una	transmisión	de	conocimiento	sin	comunicación	lingüística,	y	sin
transmisión	 de	 conocimiento	 de	 una	 generación	 a	 otra	 un	 niño	 humano	 no	 podría
llegar	a	convertirse	en	un	ser	humano	plenamente	desarrollado.	En	realidad,	aprender
a	 hablar,	 es	 decir,	 aprender	 una	 lengua,	 es	 en	 sí	 mismo	 una	 forma	 de	 adquirir
conocimiento.

No	establecemos	con	todo	esto	otra	división	existencial	más	como	la	que	existe
entre	materia	y	espíritu	o	naturaleza	y	cultura.	La	sociedad	humana	es	un	nivel	de	la
naturaleza.	Astrónomos,	biólogos	y	puede	que	algunos	científicos	especializados	más
elaboran	 y	 prueban	 correctamente	 hipótesis	 sobre	 la	 coincidencia	 de	 circunstancias
que	 propiciaron	 este	 hecho	 asombroso,	 la	 evolución	 de	 las	 sociedades	 humanas
dentro	 de	 este	 sistema	 solar.	 Carecemos	 aún	 de	 conceptos	 capaces	 de	 representar
adecuadamente	la	singularidad	de	este	hecho.	Aún	tenemos	en	general	la	tendencia	a
pasar	por	alto	 los	cambios	en	 la	posición	astronómica	de	 la	 tierra	y	de	 las	especies
biológicas	 que	 viven	 en	 ella.	 Las	 sociedades	 humanas	 son	 claramente	 distintas	 en
algunos	 aspectos	 a	 otras	 sociedades	 animales.	He	mencionado	 ya	 la	 diferencia	 que
existe	 entre	 la	 capacidad	 de	 cambio	 de	 los	 humanos	 y	 la	 rigidez	 de	 las
comunicaciones	 animales.	 El	 potencial	 de	 crecimiento	 humano	 pertenece	 a	 esta
categoría.	 Y	 también	 la	 posibilidad	 de	 transmitir	 nuevo	 conocimiento	 a	 las
generaciones	siguientes.	La	posibilidad	de	formar	nuevos	conceptos	resulta	viable	por
la	 infinita	variabilidad	de	 las	combinaciones	 sonoras	que	puede	producir	 el	 aparato
vocal	humano.

Como	he	 señalado	ya,	 el	 cambio	 social	 se	halla	vinculado	en	 el	 caso	de	 los	no
humanos	al	cambio	genético,	al	cambio	biológico.	Las	sociedades	humanas	pueden
cambiar	 muy	 radicalmente	 sin	 cambio	 genético.	 Lo	 mismo	 puede	 decirse	 de
manifestaciones	 y	 aspectos	 específicos	 de	 los	 seres	 humanos.	 Consideremos	 por
ejemplo	el	lenguaje.	Es	bastante	normal	que	se	hable	de	lenguajes	animales.	Pero	en
realidad	ninguna	otra	especie	animal	tiene	los	medios	biológicos	que	son	necesarios
para	la	comunicación	por	medio	de	lenguajes	aprendidos	que	no	son	específicos	de	la

www.lectulandia.com	-	Página	94



especie	sino	específicos	del	grupo.	Y	sin	embargo,	aunque	los	seres	humanos	sean	en
algunos	 aspectos	 muy	 diferentes	 de	 los	 otros	 animales,	 también	 retienen	 muchas
características	animales:	comen,	digieren	y	se	reproducen	como	animales.

Pero	no	se	conceptual	izan	adecuadamente	sus	diferencias	con	los	animales	si	se
enfocan	 sólo	 como	diferencias	 de	 especie.	Las	 diferencias	 entre	 humanos	 y	monos
son,	en	algunos	aspectos,	las	que	existen	entre	especies	distintas,	en	otros	son	mucho
mayores.	Pueden	compararse	por	su	carácter	a	diferencias	de	magnitud	entre	órdenes
de	 especies	 diferentes.	 La	 capacidad	 de	 comunicarse	 por	 medio	 de	 símbolos
aprendidos	es	un	ejemplo.	Falta	casi	por	completo	en	los	monos.	Uno	de	los	motivos
de	que	no	podamos	resolver	el	problema	del	estatus	ontológico	de	los	seres	humanos
en	 relación	 con	 el	 de	 los	 animales	 es	 la	 impropiedad	 de	 los	 conceptos	 de	 que
disponemos	 actualmente	 para	 esta	 tarea.	 La	 frecuencia	 con	 que	 utilizamos	 en	 este
marco	 expresiones	 que	 indican	 que	 la	 singularidad	 de	 los	 humanos	 se	 debe	 a	 que
poseen	una	substancia	u	órgano	invisible	o	intangible	que	no	poseen	los	animales	se
debe	también,	sin	duda,	a	una	cierta	inercia	intelectual.	Estos	conceptos	son	fáciles	de
manejar	 y	 casi	 todo	 el	 mundo	 los	 usa	 con	 cierta	 reserva	 mental	 tácita.	 Los
fundamentos	de	conceptos	con	los	que	uno	trabaja	en	las	ciencias	humanas	parecen
muy	 sólidos	 y	 firmes.	 Pero	 raras	 veces	 se	 somete	 hoy	 a	 una	 inspección	 seria	 su
enorme	 estructura	 subterránea.	 Se	 da	 mucho	 por	 supuesto.	 Si	 esos	 fundamentos
fueron	coherentes	alguna	vez,	es	muy	dudoso	que	hoy	lo	sean.

Podemos	llegar	a	reducir	los	vacíos	de	conocimiento.	Podemos	aproximamos	más
a	una	estructura	de	referencia	que	muestre	cómo,	por	qué,	dónde	y	cuándo	ancestros
prehumanos	nuestros	se	 transformaron	en	ancestros	humanos	y	pusieron	en	marcha
un	proceso	de	humanidad	autocivilizador.	La	buena	suerte	puede	conducir	a	algunos	a
descubrimientos	 sobre	 la	 época	 en	 que	 se	 produjo	 ese	 gran	 proceso.	 Se	 sabe
demasiado	 poco	 de	 todo	 esto	 actualmente	 para	 que	 puedan	 elaborarse	 hipótesis
coherentes	que	merezcan	la	pena.

Lo	 que	 aflora	 con	 toda	 claridad	 hasta	 de	 una	 división	 previa	 tan	 breve	 e
introductoria	es	 la	dirección	de	cambios	en	 las	bases	de	problemas	que	es	probable
que	hagan	esta	 tarea	más	prometedora	y	productiva	de	 lo	que	podría	ser	si	siguiese
bajo	el	control	férreo	de	una	tradición	inmovilista	en	decadencia.	Hay	una	necesidad
muy	 patente	 de	 reformular	 y	 repensar.	 Si	 se	 hace	 eso	 empieza	 a	 aflorar	 una	 pauta
básica	 de	 cambio.	 Podrían	 dirigirse	 las	 investigaciones	 más	 coherentemente	 hacia
procesos	interrelacionados	de	larga	duración.	El	que	apenas	se	haya	apreciado	hasta
ahora	 la	 singularidad	 de	 los	 medios	 humanos	 de	 comunicación	 y	 orientación
predominantes	podría	servir	como	señal	de	aviso.

Está	 bastante	 claro	 que	 los	 humanos	 están	 biológicamente	 equipados	 para	 dos
tipos	 distintos	 de	 comunicación,	 para	 comunicarse	 por	 medio	 de	 señales
prelingüísticas	 específicas	 de	 la	 especie	 como	 la	 risa	 y	 por	 medio	 de	 idiomas
específicos	 del	 grupo.	 Los	 grupos	 equipados	 para	 ambas	 técnicas	 probablemente
disfrutaron	 de	 mayores	 ventajas,	 sobreviviendo	 en	 mayor	 número.	 Cuando	 la

www.lectulandia.com	-	Página	95



situación	 se	 estabilizó	 de	 nuevo,	 los	 grupos	 biológicamente	 equipados	 para	 ambas
técnicas,	pero	más	orientados	hacia	la	comunicación	lingüística,	se	habían	convertido
en	los	grupos	prototípicos	del	desarrollo	posterior.	Pero	las	formas	específicas	de	la
técnica	de	comunicación	más	antigua	no	se	limitaron	a	desaparecer;	algunas	de	ellas
llegaron	a	incorporarse	al	nuevo	prototipo	homínido	y	se	adaptaron	a	él.

Los	 seres	humanos	aún	están	equipados	con	un	 instrumento	automático	que	 les
hace	chillar	 ruidosamente	si	experimentan	dolor,	comunicando	así	su	desazón	a	sus
semejantes.	La	sonrisa	automática	del	niño	de	pecho,	cuando	ve	a	su	madre,	o	sueña
con	ella,	es	también	una	herencia	del	tipo	más	antiguo.	Hay	otros	ejemplos.	Plantean
muchos	interrogantes.	¿Cómo	se	seleccionan	automatismos	como	este	para	persistir,
o	desaparecer,	en	el	programa	prototípico	a	un	nuevo	nivel	de	desarrollo?	¿Cómo	se
establecen	 las	 vías	 nerviosas	 precisas	 para	 un	 nuevo	 tipo	 de	 conexiones	 neurales?
Además,	 es	 probable	 que	 haya	muchos	 casos	 en	 que	 la	 integración	 de	 una	 vía	 de
reacción	 nueva	 en	 los	 programas	 de	 reacción	 hereditaria	 del	 grupo	 se	 aproxime	 al
nivel	de	complejidad	del	lenguaje	de	investigación	que	se	utiliza	para	investigar	esta
integración	y	que	lo	sobrepase	incluso.

Puede	 ayudamos	 una	 vez	 más	 un	 simple	 ejemplo.	 Si	 se	 integra	 una	 pauta	 de
reacción	nueva	en	el	nuevo	programa	prototípico	de	un	grupo	de	animales	mamíferos,
o	si	por	el	contrario	se	rechaza,	podemos	sentirnos	impulsados	a	conceptualizar	esta
pauta	 de	 innovación	 en	 forma	 de	 dualismo	 conceptual,	 de	 integración	 o	 rechazo.
Puede	 haber	 no	 sólo	 dos	 alternativas,	 sino	 seis,	 o	 incluso	 veinte.	 Tomemos	 como
ejemplo	la	sonrisa.	Las	personas	habituadas	a	la	comunicación	lingüística	pueden	no
darse	 cuenta	 inmediatamente	 de	 que	 también	 la	 sonrisa	 es	 una	 forma	 de
comunicación.	Sin	embargo,	eso	es	lo	que	es.	En	este	caso	no	es	el	aparato	vocal	sino
la	cara	quien	hace	de	emisora	de	mensajes	de	persona	a	persona.	Una	sonrisa	en	 la
cara	de	una	persona	es	en	primer	lugar	una	señal,	una	señal	del	bienestar	del	emisor	y
de	los	sentimientos	amistosos	que	experimenta	hacia	el	receptor	del	mensaje.	Quizá
se	pueda	suponer	que	las	formas	ancestrales	de	la	sonrisa	de	los	adultos	eran	menos
variables	 de	 lo	 que	 son	 en	 el	 único	 tipo	 de	 homínidos	 supervivientes.	 La	 sonrisa,
como	 muchas	 otras	 comunicaciones	 más	 animales,	 aún	 está	 predeterminada
genéticamente	y	vinculada	al	presente	inmediato.	Sin	embargo,	en	el	caso	de	adultos
humanos	 la	 sonrisa	 muestra	 muy	 gráficamente	 lo	 impropio	 de	 la	 dicotomía
conceptual	acostumbrada	de	formas	de	conducta	adquiridas	e	 innatas	al	contrastarla
con	los	hechos	observables.

Podríamos	 decir,	 a	modo	 de	 propuesta,	 que	 sonreír	 es	 una	 antigua	 señal	 bio	 y
sociogenética	en	una	etapa	anterior	mayoritariamente	bajo	control	precortical,	que	en
el	curso	del	cambio	hacia	un	mayor	predominio	cerebral	ha	pasado	a	estar	en	cierta
medida	 bajo	 control	 cortical.	 La	 sonrisa	 del	 niño	 de	 pecho	 aún	 sigue	 siendo
predominantemente	espontánea	y	automática,	una	forma	de	conducta	que	depende	de
la	condición	general	del	organismo	y	que	no	está,	aún,	evidentemente,	bajo	control
cortical.	 La	 sonrisa	 del	 vendedor	 que	 le	 da	 a	 uno	 la	 bienvenida	 en	 unos	 grandes

www.lectulandia.com	-	Página	96



almacenes	 es	 totalmente	 «impuesta»;	 la	 reordenación	 de	 los	 músculos	 faciales	 en
forma	de	una	sonrisa	que	es	algo	que	identifican	de	forma	innata	todos	los	humanos
de	la	tierra	como	indicio	de	intenciones	pacíficas	y	amistosas,	se	produce	en	este	caso
deliberadamente	con	absoluta	independencia	de	los	sentimientos	reales	del	vendedor.
Entre	la	sonrisa	espontánea	del	niño	de	pecho	que	no	puede	mentir	y	la	producción
deliberada	 de	 una	 sonrisa	 por	 parte	 de	 un	 adulto	 independientemente	 de	 sus
sentimientos	 pueden	 apreciarse	 numerosas	 formas	 intermedias.	 Los	 adultos	 pueden
todavía	 sonreír	 espontáneamente,	 por	 ejemplo	 por	 las	 gracias	 de	 un	 niño	 pequeño.
Pero	pueden	 también	reprimir	 la	sonrisa	si	 les	parece	 inoportuna.	Los	miembros	de
diferentes	 naciones	 pueden	 reaccionar	 con	 una	 sonrisa	 ante	 circunstancias	 distintas
según	 las	diferencias	de	 su	 código	nacional	de	 conducta.	Estas	variaciones	parecen
indicar	 distintas	 combinaciones	 de	 control	 cortical	 y	 precortical	 de	 la	 conducta
relacionada	con	 la	 sonrisa.	En	 suma,	una	 investigación	más	detenida	de	esta	 forma
concreta	 de	 conducta	 humana	 puede	 permitimos	 entender	 mejor	 el	 hecho	 de	 que
todas	las	formas	de	conducta	humana	pueden	emplazarse	en	el	mapa	del	organismo
humano	o,	en	otras	palabras,	emplazarse	en	algún	lugar	del	tiempo	y	el	espacio.	Eso
no	sólo	es	aplicable	a	las	comunicaciones	preverbales	sino	también	a	las	verbales,	es
aplicable	al	pensamiento	y	al	conocimiento.	Todos	tienen	una	posición	en	el	tiempo	y
en	el	espacio.

Este	 ejemplo	 puede	 servir	 como	 recordatorio	 de	 que	 nos	 hallamos	 en	 una	 fase
muy	 primitiva	 de	 nuestra	 investigación	 de	 estas	 cuestiones.	 La	 investigación	 de
problemas	 de	 evolución	 biológica	 en	 las	 ciencias	 humanas	 puede	 dar	 fácilmente	 la
impresión	 de	 una	 doctrina	 científica	 bien	 asentada	 y	 sin	 embargo	 ligeramente
anticuada.	 Las	 teorías	 de	 la	 evolución	 en	 su	 forma	 popularizada	 suelen	 ser,
ciertamente,	simplificaciones	groseras.	Hay	quienes	parecen	creer	que	el	proceso	de
evolución	 sigue	 su	 curso	 con	una	 inevitabilidad	 automática.	Suponen,	por	 ejemplo,
que	el	proceso	de	evolución	ha	de	desembocar	necesariamente	en	la	aparición	de	una
especie	 de	 superhumanos	 derivada	 de	 la	 especie	 actual	 de	 humanos.	 Se	 presta
relativamente	 poca	 atención	 al	 hecho	 de	 que	 la	 circunstancia	 de	 que	 la	 humanidad
alcanzase	 posición	 dominante	 frente	 a	muchas	 otras	 especies	 ha	 influido	 de	modo
notorio	 en	 la	 lucha	 por	 la	 supervivencia	 entre	 ellas.	 En	 realidad,	 algunas	 especies
sobreviven	 y	 otras	 han	 perecido	 como	 consecuencia	 de	 acciones	 humanas.	 No	 se
presta	la	atención	que	merece	a	la	necesaria	modificación	de	la	teoría	de	la	evolución
que	impone	el	hecho	de	que	la	humanidad	haya	alcanzado	una	posición	hegemónica
en	amplias	zonas	de	la	esfera	del	universo	en	el	que	pueden	vivir	animales	y	plantas.
La	 teoría	 de	 la	 evolución,	 lejos	 de	 estar	 anticuada,	 se	 halla	 en	 su	 condición	 actual
muy	probablemente	en	una	de	las	etapas	primitivas	de	su	carrera.

Lo	 mismo	 puede	 decirse	 de	 muchas	 otras	 tentativas	 de	 modelos	 teóricos	 de
procesos	a	largo	plazo	y	a	un	nivel	muy	elevado	de	síntesis.	La	tentativa	de	Hegel	de
una	síntesis	del	desarrollo	de	las	ideas	en	el	marco	europeo	y	el	modelo	de	Comte	de
etapas	sucesivas	de	desarrollo	del	conocimiento	son	ejemplos	característicos.	Desde

www.lectulandia.com	-	Página	97



una	 cierta	 distancia	 se	 puede	 ver	más	 claramente	 que	 estos	 intentos	 de	 síntesis	 del
desarrollo	a	largo	plazo	del	conocimiento	se	hicieron,	digamos,	prematuramente.	Se
hicieron	en	una	época	en	la	que	los	datos	empíricos	y	el	bagaje	conceptual	asequibles
para	elaborar	modelos	globales	del	proceso	a	 largo	plazo	del	conocimiento	humano
eran	 aún	 demasiado	 imperfectos	 para	 semejante	 tarea.	 En	 la	 elaboración	 de	 estos
primitivos	modelos	de	síntesis	se	hicieron	muchas	conjeturas	inspiradas.	La	obra	de
estos	 dos	 individuos	 sirvió	 a	 menudo	 en	 los	 siglos	 siguientes	 como	 ejemplo
disuasorio	que	demostraba	que	las	tentativas	de	síntesis	de	procesos	de	larga	duración
en	el	campo	de	conocimiento	estaban	condenadas	al	fracaso.

La	 experiencia	 es	 instructiva,	Al	 apartamos	 de	 la	 dinámica	 del	 conocimiento	 a
largo	 plazo	 reforzamos	 la	 tendencia	 a	 abordar	 el	 conocimiento	 como	 si	 fuese	 un
objeto	estacionario	de	las	ciencias	naturales,	hasta	el	punto	de	que	la	base	previa	de
nuestro	cuadro	global	parece	una	mescolanza	de	fragmentos	 inconexos.	Tenemos	la
naturaleza,	 tenemos	 la	 cultura,	 tenemos	 el	 conocimiento,	 científico	 o	 de	 otro	 tipo,
tenemos	 la	 política,	 la	 economía	 y	 los	 símbolos	 del	 lenguaje	 que	 lo	 abarcan	 todo,
pero	 cómo	 se	 coordina	 todo	 esto	 de	 un	modo	 coherente	 es	 una	 cuestión	 que	 raras
veces	se	plantea	y	casi	nunca	se	aclara.	Sin	embargo,	no	puede	caber	duda	alguna	de
que	por	muy	inevitable	que	pueda	parecer	esta	confusión	de	símbolos	inconexos,	los
procesos	a	los	que	estos	símbolos	se	refieren	se	hallan	en	realidad	conectados	entre	sí
y	con	bastante	frecuencia	entretejidos.	Naturaleza	y	cultura	son	un	ejemplo	elocuente.
Actualmente	 estos	 conceptos	 están	 constituidos	 de	 tal	 modo	 que	 parece	 que	 se
refiriesen	 a	 segmentos	 totalmente	 independientes	 del	mundo	 en	 el	 que	 vivimos	 los
humanos.	Se	utilizan	bastante	a	menudo	como	si	aludiesen	a	antípodas	polares,	a	dos
esferas	antagónicas	de	nuestra	vida.	También	suele	analizarse	el	conocimiento	como
si	su	forma	de	existencia	fuese	la	de	una	entidad	desencantada	y	también	en	este	caso
se	 representan	 simbólicamente	 como	 antagonistas	 la	 organización	 biológica	 de	 los
humanos	y	sus	conocimientos.	Sin	embargo,	es	la	estructura	de	los	seres	humanos	lo
que	hace	posible	el	conocimiento,	igual	que	hace	posible	la	comunicación	a	través	del
lenguaje	y	con	ello	la	transmisión	de	conocimiento	de	generación	en	generación.

Los	seres	humanos	pueden	adquirir	una	buena	cuantía	de	conocimiento	a	 través
de	la	experiencia	individual,	lo	mismo	que	los	monos	y	los	elefantes.	Pero	en	todos
estos	 casos	 el	 alcance	 del	 conocimiento	 que	 puede	 adquirirse	 a	 través	 de	 la
experiencia	individual	sin	el	uso	de	palabras	es	sumamente	reducido.	En	realidad,	la
adquisición	 de	 un	 lenguaje	 da	 al	 ser	 humano	 acceso	 a	 un	 fondo	 social	 de
conocimiento	 que	 sólo	 en	 tamaño	 es	 un	 múltiplo	 de	 lo	 que	 puede	 aprender	 esa
persona	 únicamente	 de	 la	 experiencia	 personal	 no	 verbal.	 El	 fondo	 de	 un	 lenguaje
contiene	 de	 hecho	 el	 sedimento	 de	 experiencias	 vividas	 en	 el	 curso	 de	 muchas
generaciones	 por	 muchos	 individuos	 distintos	 y	 depositadas	 allí	 de	 una	 forma
simbólica.	 No	 sólo	 influye	 en	 todas	 las	 experiencias	 personales	 de	 los	 propios
individuos,	 les	 permite	 también	 aprovechar	 experiencias	 y	 reflexiones	 de	 otros.	 En
suma,	el	conocimiento	en	el	que	se	apoya	la	actuación	de	los	individuos	experimenta

www.lectulandia.com	-	Página	98



una	expansión	explosiva	si	pasan	a	hallarse	conectados	a	través	de	la	adquisición	de
un	lenguaje	con	el	fondo	de	conocimientos	de	una	sociedad.

Sea	cual	sea	la	vía	que	se	siga	en	esta	reconstrucción	hipotética	del	pasado,	todas
llevan	en	ciertos	aspectos	a	 la	misma	conclusión:	el	que	 los	humanos	vivan	 juntos,
aunque	 exija	 represiones	 específicas	 del	 placer,	 otorga	 a	 la	 especie	 ventajas
supervivenciales	 superiores	 quizás	 a	 los	 de	 cualquier	 otra	 especie	 precisamente
porque	 con	 la	 ayuda	 de	 sus	 lenguas,	 de	 esos	 conjuntos	 de	 símbolos	 socialmente
regularizados,	 los	 individuos	 de	 una	 generación	 posterior	 pueden	 hacer	 uso	 de	 los
resultados	de	las	experiencias	de	generaciones	anteriores.	Pueden	también	olvidarlos.
Esta	 capacidad	 de	 servirse	 de	 conocimiento	 procedente	 de	 las	 experiencias	 y
reflexiones	de	generaciones	anteriores	potencia	notablemente	el	valor	supervivencial
que	 tiene	 el	 vivir	 juntos	 o,	 en	 otras	 palabras,	 en	 sociedad,	 para	 los	 miembros
individuales	 de	 esta.	 El	 proceso	 de	 crecimiento	 comunitario	 del	 conocimiento,	 con
sus	equilibrios	entre	la	asimilación	y	el	olvido	del	conocimiento	adquirido	a	lo	largo
de	 varias	 generaciones,	 es	 un	 campo	 aún	 no	 suficientemente	 estudiado.	 Podríamos
decir	 poco	 más	 o	 menos	 que	 sólo	 sobrevivieron	 a	 las	 pruebas	 implacables	 de	 las
luchas	 primigenias	 por	 la	 supervivencia	 aquellos	 antepasados	 nuestros	 que	 se
adaptaron	 a	 las	 exigencias	 de	 una	 vida	 en	 común.	 En	 la	 actualidad	 llevan	 la	 voz
cantante	 formas	 de	 pensar	 que	 parecen	 indicar	 que	 vivir	 juntos	 en	 sociedades
significa	vivir	en	oposición	a	 la	naturaleza	humana.	En	realidad	 todos	 los	hitos	con
que	uno	se	tropieza	en	esta	hipotética	reconstrucción	del	pasado	señalan	en	dirección
opuesta.	Indican	que	los	humanos	están	hechos	por	naturaleza	para	vivir	juntos,	una
vida	que,	vista	con	realismo,	incluye	luchas	entre	personas	y	en	el	grupo	y	su	control
y	dirección.

Pero	los	signos	indicadores	parecen	señalar	en	dirección	opuesta	debido,	en	parte
al	menos,	a	que	la	forma	tradicional	de	análisis	y	la	formación	de	símbolos	derivada
de	 ella	 nos	 fuerzan	 a	 ver	 como	 manifestaciones	 de	 humanidad	 que	 existen	 por
separado	lo	que	son	sólo	en	realidad	diferentes	funciones	y	diferentes	perspectivas	de
la	misma	manifestación.	Nos	fuerzan	a	reflexionar	sobre	el	lenguaje	y	a	hablar	de	él
como	si	el	 lenguaje	fuese	un	objeto	separado	del	conocimiento,	y	del	conocimiento
como	si	fuese	un	objeto	separado	del	pensamiento,	y	del	pensamiento	como	si	fuese
un	objeto	separado	del	lenguaje,	etc.	Tendemos	así	a	bloquear	una	perspectiva	de	los
signos	indicadores	al	considerar	que	existen	por	separado,	e	incluso	que	son	opuestos
polares,	 aspectos	 de	 la	 humanidad	 que	 son	 en	 realidad	 básicamente	 idénticos	 y
funcionalmente	 interdependientes,	 como	 naturaleza	 humana	 y	 sociedad	 humana,	 o
lenguaje	y	conocimiento.

No	hay	duda	de	que	la	golondrina	madre	puede	dar	un	ejemplo,	y	puede	animar
desde	 lejos	 con	 su	voz	a	 la	 cría	vacilante	que	está	 a	punto	de	emprender	 el	primer
vuelo	 saliendo	 del	 nido,	 pero	 no	 tiene	 medio	 alguno	 de	 transferir	 a	 su	 cría	 el
conocimiento	 del	 vuelo	 que	 ha	 adquirido	 a	 través	 de	 la	 experiencia.	 Los	 monos
pueden	 adquirir	 conocimiento	 por	 imitación,	 lo	 mismo	 que	 los	 humanos.	 Pueden

www.lectulandia.com	-	Página	99



aprender	de	ejemplos.	Pero	como	ya	dije,	el	campo	del	conocimiento	adquirido	sin
ningún	uso	de	palabras	es	muy	limitado.	La	singularidad	de	la	organización	neural	y
vocal,	incluyendo	la	capacidad	humana	notablemente	ampliada	de	almacenar	pautas
sonoras	 e	 imágenes	 mentales	 en	 la	 memoria,	 constituye	 una	 base	 orgánica	 para
almacenar	 y	 para	 movilizar	 conocimiento	 que	 no	 tiene	 igual	 en	 el	 mundo	 que
conocemos.	 No	 seria	 sorprendente	 que,	 dada	 la	 atmósfera	 intelectual	 de	 nuestra
época,	se	clasificase	de	materialismo	la	inclusión	de	aspectos	biológicos	en	una	teoría
del	lenguaje	y	del	conocimiento.	Los	hechos	observables	conducen	inequívocamente
la	 investigación	 hacia	 el	 problema	 de	 cómo	 se	 entrelazan	 un	 proceso	 natural	 de
crecimiento	 y	 un	 proceso	 social	 de	 aprendizaje.	 La	 costumbre	 tradicional	 de
conceptualizar	 observaciones	 en	 forma	 de	 opuestos	 polares	 oscurece	 el	 asunto.	 Al
conceptualizar	problemas	como	este	en	forma	de	entidades	que	existen	por	separado
como	naturaleza	y	cultura	 se	ofrece	un	campo	de	batalla	para	el	 enfrentamiento	de
materialistas	 e	 idealistas.	 En	 este	 caso,	 como	 en	muchos	 otros,	 lo	 que	 impone	 una
formulación	del	problema	en	términos	de	una	cosa	o	la	otra	no	son	los	hechos	en	sí,
sino	 la	 tradición	 social,	 el	 talante	 intelectual	de	 los	que	 formulan	problemas	de	ese
modo.

Consideremos	la	clasificación	habitual	de	teorías	como	materialistas	o	idealistas.
La	 forma	 humana	 de	 orientación	 con	 la	 ayuda	 del	 conocimiento,	 de	 comunicación
con	la	ayuda	de	un	lenguaje,	exige	estructuras	biológicas	específicas.	Ejemplo	de	ello
son	 los	 sectores	 de	 la	memoria	 notablemente	 ampliados	 de	 la	 especie	 humana	y	 el
aparato	vocal	capaz	en	apariencia	de	producir	una	variedad	infinita	de	pautas	sonoras.
Pero	 este	 tipo	 de	 estructuras	 son	 difícilmente	 comparables	 con	 trozos	 de	 materia
como	 rocas	 o	 átomos	 de	 hidrógeno.	 Como	 ya	 he	 indicado	 antes,	 estas	 estructuras,
lejos	 de	 ser	 antagónicas	 respecto	 a	 la	 sociedad	 sólo	 pueden	 cumplir	 su	 función	 si
están	 socialmente	 pautadas.	 La	 integración	 de	 símbolos	 de	 estas	 estructuras	 en	 la
teoría	del	conocimiento	no	entraña	una	reducción	intelectual	de	ideas	a	materia.	Ni	es
compatible	con	la	idealización	de	ideas.	La	representación	simbólica	de	ideas	como
entidades	 desencarnadas	 que	 existen	 fuera	 del	 espacio	 y	 del	 tiempo	 da	 origen	 a
teorías	fantasmales	sin	ningún	valor	cognitivo.	Es	una	experiencia	extraña	vivir,	por
decirlo	así,	en	un	período	de	transición	del	predominio	de	un	paradigma	en	las	teorías
del	conocimiento	al	predominio	de	otro.	Es	muy	posible	que	signifique	pasar	a	una
era	en	la	que	polaridades	habituales	como	la	que	se	da	entre	materialismo	e	idealismo
parezcan	tan	irrelevantes	como	la	disputa	medieval	entre	nominalistas	y	realistas	y	en
la	 que	 la	 congruencia	 con	 la	 realidad	 del	 conocimiento	 predomine	 sobre	 el
dogmatismo	ideológico	incluso	en	el	campo	de	las	ciencias	humanas.

Las	etapas	evolutivas	por	las	que	pasaron	los	antepasados	de	la	humanidad	actual,
en	 el	 camino	de	 la	 comunicación	mayoritariamente	 a	 través	de	 señales	 innatas	 a	 la
comunicación	mayoritariamente	 a	 través	 del	 lenguaje,	 son	 aún	 desconocidas	 en	 su
mayor	 parte.	 También	 lo	 es	 la	 biogénesis	 del	 uso	 de	 pautas	 sonoras	 socialmente
regularizadas	 como	 símbolos	 que	 pudieran	 entender	 emisores	 y	 receptores	 de	 un

www.lectulandia.com	-	Página	100



mensaje	 dentro	 del	 mismo	 grupo	 lingüístico	 como	 símbolos	 del	 mismo	 objeto	 de
comunicación.	Pero	ese	vacío	en	nuestro	conocimiento	evolutivo	no	nos	impide	ver
muy	 claramente	 lo	 que	 diferencia	 la	 comunicación	 animal	 de	 la	 humana,	 y	 qué
consecuencias	 tiene	o	 tuvo	 esta	diferencia	 en	 el	 desarrollo	de	 la	 humanidad.	Voy	 a
seleccionar	en	este	marco	dos	de	estas	consecuencias	a	las	que	dedicaremos	atención
preferente.

En	primer	lugar,	los	medios	de	comunicación	de	que	disponen	los	animales	están
relativamente	indiferenciados	si	los	comparamos	con	los	lenguajes	humanos.	Uno	de
los	 supuestos	 posibles	 es	 que	 pueden	 haberse	 producido	 en	 pequeñas	 etapas,
progresos	de	diferenciación	y	el	correspondiente	progreso	en	integración	conceptual,
mezclándose	 a	 veces	 con	 arrebatos	 explosivos	 de	 cambio	 innovador	 en	 la	 misma
dirección.	 Supongamos	 que	 en	 un	 sector	 de	 grupos	 primates	 con	 comunicaciones
específicas	 de	 la	 especie	 surgiese	 un	 grupo	 con	 ciertas	 formas	 de	 comunicaciones
verbales	mucho	más	 diferenciadas,	 cuyo	 significado	 simbólico	 conociesen	 sólo	 los
miembros	 de	 ese	 grupo.	 Ese	 tipo	 de	 diferenciación	 no	 sólo	 podría	 producir	 una
cooperación	más	diferenciada	de	los	miembros	del	grupo	en	caso	de	luchas	con	otros
grupos	de	protohumanos	o	de	animales,	sino	que	podía	fortalecer	también	la	cohesión
de	ese	grupo	en	acción.	Sólo	los	miembros	de	ese	grupo	conocerían	el	significado	de
este	 aumento	 de	 diferenciación	 de	 las	 pautas	 sonoras.	 Sólo	 ellos	 podrían	 actuar	 en
consecuencia.	 De	 ese	 modo,	 el	 crecimiento,	 por	 aprendizaje	 de	 la	 diferenciación
específica	de	grupo,	podría	haber	ayudado	a	aumentar	la	cohesión	de	un	grupo.	Esto
aumentaría	la	capacidad	de	sus	miembros	para	coordinar	sus	actividades.	La	cohesión
suplementaria	 habría	dado	 a	 ese	grupo	muchas	ventajas,	 pudo	 ayudarte	 a	 aumentar
sus	posibilidades	de	éxito	en	 la	caza	y	en	 las	 rivalidades	 intercomunales.	Un	grupo
podría	 aprender	 a	 modificar	 los	 gritos	 habituales	 específicos	 de	 la	 especie	 ante	 la
proximidad	de	un	enemigo	según	la	dirección	por	la	que	el	enemigo	llegase,	o	según
el	tipo	de	enemigo	que	se	pudiese	esperar.	En	una	palabra,	la	mayor	variabilidad	del
medio	de	comunicación	brindaba	al	grupo	ventajas	evolutivas.

En	segundo	lugar,	una	de	las	ventajas	más	notorias	de	la	comunicación	lingüística
humana	respecto	a	la	comunicación	animal,	ya	sea	esta	comunicación	postural,	vocal
o	de	 todo	el	cuerpo,	es	 la	precisión	 relativamente	elevada	de	 la	 información	que	se
transmite	 de	 persona	 a	 persona.	 Las	 comunicaciones	 verbales	 pueden	 ser	 también,
comparadas	con	intercambios	preverbales,	más	flexibles,	más	adaptables	a	una	gran
variedad	 de	 situaciones.	 Una	 de	 las	 direcciones	 del	 cambio	 de	 una	 comunicación
principalmente	 por	medio	 de	 señales	 innatas	 a	 la	 comunicación	 principalmente	 por
símbolos	 aprendidos	 es	 la	 que	 conduce	 a	 un	 distanciamiento	 mayor	 tanto	 de	 los
objetos	 de	 comunicación	 como	 de	 los	 sujetos,	 de	 las	 personas	 de	 los	 propios
emisores.	Las	comunicaciones	animales	constituyen	en	muy	alto	grado	 información
sobre	el	sujeto,	sobre	la	condición	del	que	las	produce.	Los	humanos	no	han	perdido
ni	mucho	menos	 esa	 capacidad.	 Pero	 la	 representación	 de	 la	 propia	 condición	 por
medio	de	símbolos	específicos	del	grupo	presupone	una	capacidad	para	distanciar	el

www.lectulandia.com	-	Página	101



mensaje	de	sujeto	y	objeto	de	la	que	carecen	los	organismos	prehumanos.	Aunque	las
comunicaciones	 verbales	 exijan	 mayor	 distanciamiento	 de	 sujeto	 y	 objeto	 que	 las
comunicaciones	animales,	pueden	en	virtud	de	su	flexibilidad	pasar	de	centrarse	más
en	el	sujeto	a	centrarse	más	en	el	objeto,	y	a	la	inversa.	Se	puede	hacer	que	se	centren
más	 en	 el	 objeto	 o	 más	 en	 el	 sujeto,	 que	 se	 distancien	 o	 que	 se	 impliquen	 más.
Consideremos	 por	 ejemplo	 el	 mensaje	 «nosotros	 hablamos	 inglés».	 Puede	 ser	 un
mensaje	 sumamente	 distanciado	 y	 orientado	 al	 hecho.	 Puede	 ser	 también	 una
advertencia	 muy	 personal	 a	 alguien	 que	 osase	 hablar	 cualquier	 otro	 idioma.	 El
mensaje	 tiene	 su	 aspecto	 relacionado	 con	 el	 hecho	 que	 impide	 que	 influya	 en	 su
significado	la	condición	del	emisor.	Puede	servir,	al	mismo	tiempo,	como	medio	para
comunicar	 a	 otros	 la	 condición	 del	 emisor.	 Está	más	 centrado	 en	 el	 objeto	 que	 el
maullido	de	un	gato,	pero	tiene	también	un	ámbito	limitado	para	transmitir	a	otros	la
condición	del	 emisor.	Hasta	 un	 examen	 rudimentario	 del	 lenguaje	 nos	muestra	 que
una	 simple	 polarización	 como	 la	 de	 «subjetivo»	 u	 «objetivo»	 o,	 en	 realidad,	 de
«sujeto»	y	«objeto»	no	sirve	ya.

De	hecho,	hasta	el	brevísimo	examen	de	comunicaciones	simples	como	«nosotros
hablamos	 inglés»	 puede	 mostrar	 la	 impropiedad	 de	 teorías	 del	 conocimiento	 que
menosprecian	 el	 aspecto	 lingüístico	 del	 conocimiento.	 Pueden	 encarcelar	 la
imaginación	 en	 un	 paisaje	 ontológico	 definido	 por	 la	 fórmula	 «aquí	 estoy	 yo…,	 el
mundo	exterior	está	ahí.	 ¿Cómo	puedo	 tener	 seguridad	de	que	 las	 imágenes	que	 se
forman	dentro	de	mí	del	mundo	exterior	corresponden	a	ese	mundo	 tal	como	es	en
realidad	 independientemente	 de	 mí?».	 El	 paisaje	 cambia	 si	 se	 presta	 la	 debida
atención	al	hecho	de	que	el	mensaje	está	codificado	y	que	el	código,	mirémoslo	como
lo	miremos,	 se	 ha	 desarrollado	 con	 el	 tiempo	 en	 una	 unidad	 social	 concreta	 como
vehículo	 principal	 de	 comunicación	 de	 esta,	 como	 su	 lenguaje.	 Transmitiendo	 su
lenguaje	y	sus	recursos	de	conocimiento	a	la	nueva	generación	se	logra	que	los	niños
lleguen	a	ser	plenamente	humanos.	Están	predispuestos	por	naturaleza	para	asimilar
símbolos	 como	 medio	 de	 comunicación	 y	 orientación.	 Su	 proceso	 natural	 de
crecimiento	 les	prepara	para	 integrar	 los	productos	sociales.	No	se	puede	pasar	por
alto	 la	 estrecha	 interdependencia	 del	 crecimiento	 natural	 y	 el	 social.	 Sin	 ella	 los
humanos	no	pueden	desarrollar	medios	adecuados	de	orientación	y	autorregulación.
Pero	lo	cierto	es	que	en	el	caso	humano	tiende	a	menospreciarse	el	entrelazamiento
de	procesos	naturales	y	sociales.	Bloqueos	de	percepción,	cuyas	razones	no	es	preciso
investigar	aquí,	tienden	a	concentrar	la	atención	en	casos	donde	naturaleza	y	sociedad
parecen	interponerse	cada	uno	en	el	camino	del	otro.

La	falta	de	comprensión,	de	la	naturaleza	y	la	función	de	los	símbolos	sociales,	el
que	 no	 se	 haya	 logrado	 aportar	 en	 realidad	 una	 teoría	 del	 símbolo	 adecuada,	 son
algunas	 de	 las	 razones	 de	 que	 haya	 este	 vacío	 en	 el	 bagaje	 científico	 actual.	 Sin
embargo,	 las	 tentativas	 de	 llenar	 ese	 vacío	 exigen,	 y	 pueden	 a	 su	 vez	 estimular,
cambios	 de	 largo	 alcance	 en	 los	 propios	 supuestos	 básicos,	 y	 esa	 no	 es	 tarea	 fácil.
Pueden	exigir,	por	ejemplo,	una	ruptura	con	la	tradición,	según	la	cual	parece	que	el

www.lectulandia.com	-	Página	102



enfoque	 científico	 de	 los	 problemas	 de	 la	 naturaleza	 pudiesen	 descubrirlo	 en
cualquier	momento	 individuos	 a	 los	 que	 se	 dejase	 de	 nuevo	 sólo	 con	 sus	 recursos
individuales	 y	 con	 total	 independencia	 del	 desarrollo	 de	 un	 fondo	 social	 de
conocimientos	 en	 su	 sociedad	 y	 en	 la	 humanidad.	 Este	 es	 uno	 de	 los	 supuestos
básicos	de	 los	 filósofos	de	 la	corriente	general	que	siguen	en	 la	 línea	de	Descartes,
Kant	y	Popper.	En	el	caso	de	los	seres	humanos,	y	sólo	en	ese	caso,	la	transmisión	de
conocimiento	 por	 medio	 de	 símbolos	 sociales	 permite	 a	 generaciones	 posteriores
edificar	sobre	los	conocimientos	de	generaciones	anteriores,	revisarlos	y	ampliarlos.
El	 crecimiento	 intergeneracional	 del	 conocimiento	 es,	 como	 la	 comunicación
lingüística,	 exclusivamente	 humano.	 Aunque	 proceda	 del	 mundo	 animal	 no	 tiene
precedentes	en	él.	Ya	he	 indicado	que	 le	acompañan	otras	 innovaciones	evolutivas,
como	 el	 predominio	 cerebral	 de	 unos	 sectores	 de	 memoria,	 muy	 ampliados	 y
probablemente	reestructurados,	en	los	que	puede	almacenarse	conocimiento	en	forma
de	símbolos.

¿Pero	 no	 actúa	 también	 el	 lenguaje	 con	 el	 que	 uno	 ha	 sido	 educado	 como	 una
barrera	 que	 bloquea	 el	 acceso	 a	 nuevo	 conocimiento?	 ¿El	 propio	 fondo	 de
conocimiento	heredado	no	se	interpone	entre	la	gente,	los	usuarios	del	lenguaje,	y	los
propios	 acontecimientos	 de	 este	mundo?	 ¿No	 estamos	 encarcelados	 tras	 los	 firmes
muros	 de	 símbolos	 sociales	 heredados	 sin	 los	 que	 el	 mundo	 en	 el	 que	 vivimos
permanecería	desconocido?	Una	de	 las	dificultades	a	que	se	enfrenta	uno	si	 intenta
hallar	 una	 respuesta	 a	 estas	 cuestiones	 es	 la	 búsqueda	 casi	 automática	 de	 una
imaginería	 espacial	 que	 facilite	 la	 comprensión.	 Podemos	 sentir,	 por	 ejemplo,	 la
tentación	de	preguntar	si	lenguaje	y	conocimiento	tienen	el	carácter	de	una	ventana	o
de	un	telón.	Sin	embargo,	ningún	símil	espacial	nos	es	útil	aquí.	Los	símbolos	no	son
cuadros	o	espejos	del	mundo;	no	son	ni	ventanas	ni	 telones.	No	tienen	una	función
imitativa,	 pictórica,	 tienen	 una	 función	 representativa.	 Representan	 objetos	 de
comunicación	dentro	de	una	 comunidad	 lingüística	 sin	otra	 razón	más	que	 la	 de	 la
naturaleza	 humana	 que	 prepara	 al	 niño	 en	 proceso	 de	 maduración	 para	 su
impregnación	con	un	lenguaje	comunal	y	la	de	la	tradición	social	que	ha	hecho	que
pautas	 sonoras	 específicas	 sean	 representativas	 de	 objetos	 de	 comunicación
específicos.	El	concepto	de	significado	es	una	forma	útil	no	espacial	de	abordar	estos
problemas.	 En	 el	 marco	 de	 los	 idiomas	 representa	 la	 función	 simbólica	 de	 pautas
sonoras	 utilizadas	 como	medio	de	 comunicación	verbal.	La	 conciencia	 del	 carácter
social	 de	 los	 idiomas,	 de	 su	 función	 como	 medio	 de	 comunicación	 entre	 una
pluralidad	de	 seres	humanos,	 es	 esencial	 para	 entender	 su	 función	 simbólica	y,	 por
tanto,	 para	 entender	 el	 término	 «significado».	 El	 que	 las	 palabras	 tienen	 un
significado	puede	parecer	fácilmente	un	misterio	si	sirven	como	marco	de	referencia
individuos	aislados.	No	necesitaríamos	un	lenguaje	si	pudiésemos	vivir	en	situación
de	aislamiento.	Partiendo	de	ese	supuesto	podría	parecer	inexplicable	que	las	pautas
sonoras	 de	 un	 lenguaje	 representen	 simbólicamente	 los	 mismos	 datos	 o,	 en	 otras
palabras,	 tengan	el	mismo	significado	para	diferentes	 individuos.	En	la	etapa	actual

www.lectulandia.com	-	Página	103



hace	falta	un	gran	impulso	de	autodistanciamiento	para	darse	cuenta	de	que	el	punto
de	partida	para	investigaciones	de	este	género	no	es	uno	mismo	concebido	como	una
persona	 en	 situación	 de	 aislamiento,	 sino	 formaciones	 sociales,	 figuraciones
elaboradas	por	una	pluralidad	de	seres	humanos,	por	otros	además	de	por	uno	mismo.
La	naturaleza	del	significado	deja	de	ser	un	misterio	si	se	comprende	esto.

Las	 ondas	 sonoras	 que	 producen	 la	 garganta	 y	 la	 boca	 de	 una	 persona	 están
destinadas	a	 los	oídos	de	otra	persona	y	no	tienen	sentido	sin	algún	otro	que	pueda
recibirlas.	 Todo	 lo	 que	 los	 miembros	 de	 una	 comunidad	 lingüística	 pueden
experimentar	 y	 comunicarse	 articuladamente	 puede	 localizarse	 en	 su	 lenguaje.
Representa	el	mundo	entero	tal	como	ellos	lo	experimentan.	El	tejido	de	símbolos	lo
abarca	todo,	lo	mismo	que	el	espacio	y	el	tiempo.	Como	he	indicado	ya,	puede	muy
bien	 concebirse	 como	 otra	 dimensión.	 Todo	 lo	 que	 se	 conoce,	 se	 conoce	 por	 su
nombre.	El	suceso	sin	nombre	es	aterrador.	Los	seres	humanos	no	podrían	sobrevivir
si	los	símbolos	del	lenguaje	no	fuesen	en	cierta	medida	congruentes	con	la	realidad,
con	 los	 datos	 que	 representan.	 Su	 orientación	 sería	 deficiente,	 su	 comunicación
estaría	 llena	 de	 malentendidos.	 Pero	 el	 lenguaje	 puede	 contener	 también	 simples
falacias.	Es	decir,	el	lenguaje	puede	ofrecer	una	representación	sumamente	precisa	de
la	 realidad	 y	 representaciones	 erróneas.	 Podemos	 intentar	 desarraigar	 estas	 últimas
aunque	han	disminuido	notablemente	en	algunos	sectores	de	nuestros	idiomas,	sobre
todo	 en	 los	 que	 representan	 el	 universo	 físico.	 Pero	 junto	 con	 representaciones
congruentes	con	la	realidad	abundan	en	los	idiomas,	de	pasado	y	presente,	fantasías
comunales.

Podemos	aclarar	 la	 relación	entre	 los	símbolos	sonoros	 representativos	y	 lo	que
representan	sin	aludir	a	la	función	que	tienen	estos	símbolos	para	los	seres	humanos.
El	 procedimiento	 tradicional,	 la	 descripción	 de	 la	 relación	 entre	 el	 símbolo	 sonoro
«mesa»	 y	 la	 mesa	 de	 nuestra	 sala	 de	 estar	 como	 la	 relación	 entre	 una	 afirmación
general	y	un	caso	particular,	no	es	erróneo,	pero	no	basta.	No	ayuda	a	aclarar	por	qué
los	seres	humanos	pueden	utilizar	versiones	generalizadoras	de	símbolos.	Eso	sólo	se
aprecia	si	se	presta	atención	a	la	función	de	tos	símbolos.	El	concepto	general	«mesa»
sirve	a	aquellos	que	 lo	utilizan	como	medio	de	orientación.	Activado	en	su	 reserva
mnemotécnica	les	ayuda	a	identificar	objetos	concretos,	a	determinar	su	naturaleza	y
el	lugar	que	ocupan	entre	los	múltiples	acontecimientos	del	universo.	Tiene	también
una	 función	 como	medio	 de	 comunicación.	 Permite	 a	 los	 individuos	 analizar	 entre
ellos	problemas	de	objetos	concretos,	por	ejemplo	una	mesa	determinada,	aún	cuando
no	 estén	 presentes	 aquí	 y	 ahora.	 Los	 conceptos	 generales	 forman	 parte	 del	 fondo
común	de	un	idioma.	Hasta	los	adversarios	pueden	compartirlos.

El	 reconocimiento	 del	 hecho	 de	 que	 dependemos	 totalmente	 de	 símbolos
comunales	para	nuestra	 comunicación	y	orientación	puede	provocar	un	 sentimiento
claustrofóbico.	¿Nunca	podemos	salir	entonces	de	la	órbita	de	los	símbolos	y	afrontar
cara	 a	 cara	 hechos	 que	 existen	 independientemente	 de	 ellos	 o	 del	 mundo	 de	 los
humanos	 en	 general?	 Quizas	 convenga	 diferenciar	 más	 claramente	 el	 modo	 de

www.lectulandia.com	-	Página	104



existencia	 y	 el	 modo	 de	 representación	 de	 los	 hechos.	 El	 que	 los	 seres	 humanos
dependan	 para	 su	 orientación	 del	 uso	 de	 símbolos	 sociales	 es	 perfectamente
compatible	con	la	posibilidad	de	decir	que	los	objetos	existen	independientemente	de
los	seres	humanos.	Es	probable	que	todos	los	grupos	lingüísticos	del	mundo	tengan
un	símbolo	sonoro	propio	para	lo	que	en	la	versión	del	idioma	en	que	está	escrito	esto
se	 conoce	 como	 el	 sol	 o	 la	 luna.	 Eso	 no	 excluye	 la	 posibilidad	 de	 decir	 que	 esos
cuerpos	 celestes	 existen	 independientemente	de	 los	 seres	 humanos	 si	 es	 eso	 lo	 que
quiere	 decir	 uno.	 El	 considerar	 el	 sol	 y	 la	 luna	 como	 dioses	 o	 diosas	 y	 fantasías
colectivas	de	ese	temor	pueden	haber	bloqueado	durante	un	tiempo	la	transformación
de	 los	 términos	 «sol»	 y	 «luna»	 en	 el	 sentido	 de	 una	 mayor	 congruencia	 con	 la
realidad.	 El	 ejemplo	 muestra	 hasta	 qué	 punto	 puede	 variar	 el	 equilibrio	 entre
congruencia	con	la	fantasía	y	con	la	realidad	en	el	significado	de	las	palabras.	Dicho
equilibrio	se	ha	alterado	de	un	modo	notorio	en	favor	de	la	realidad,	especialmente	en
el	 campo	de	 la	 naturaleza	 física.	Puede	 servimos	de	nuevo	de	 ejemplo	 el	 concepto
sol.	 Estaba	 fuertemente	 orientado	 hacia	 la	 fantasía	 y	 ha	 ido	 orientándose	 cada	 vez
más	 a	 lo	 largo	 del	 tiempo	 hacia	 una	 congruencia	 con	 la	 realidad.	 Así	 pues,	 el
problema	de	en	qué	medida	favorece	o	bloquea	un	lenguaje	el	acceso	a	los	hechos	tal
cual	son	realmente	depende	en	gran	parte	de	la	etapa	de	desarrollo	del	lenguaje	y	del
conocimiento	en	la	que	el	individuo	nace.

El	significado	de	las	pautas	sonoras,	su	contenido	simbólico,	puede	cambiar.	Los
hechos	demuestran	que	los	fallos	del	conocimiento	pueden	corregirse	a	lo	largo	de	las
generaciones.	 Pueden	 representar	 claramente	 tos	 objetos	 como	 si	 poseyeran	 una
estructura	 propia	 y	 una	 existencia	 independiente.	 Si	 en	 un	 período	 determinado
elementos	de	un	lenguaje	deforman	la	realidad,	y	no	hay	duda	de	que	pueden	hacerlo,
el	defecto	puede	enmendarse.	Pero	el	margen	de	correcciones	es	limitado	cuando	se
han	 asentado	 cambios	 de	 significado	 en	 el	 conjunto	 de	 la	 sociedad,	 así	 como
alteraciones	 o	 innovaciones	 de	 pautas	 sonoras.	 Este	 es	 uno	 de	 los	 rasgos
fundamentales	que	diferencian	los	bloqueos	y	distorsiones	cognitivos	producidos	por
los	 idiomas	 de	 las	 inseguridades	 cognitivas	 debidas	 teóricamente	 a	 unidades
transcendentales.	Los	primeros	son	modificables,	 son	corregibles.	Las	segundas	no;
se	 describen	 como	 invariables,	 como	 eternamente	 idénticas	 en	 todos	 los	 seres
humanos	y	como	totalmente	impermeables	a	nuevas	experiencias.	La	duda	básica,	la
inseguridad	fundamental	respecto	a	si	los	seres	humanos	pueden	llegar	alguna	vez	a
adquirir	conocimiento	del	mundo	tal	como	es	realmente,	que	ha	llegado	a	convertirse
en	un	leitmotiv	de	la	corriente	general	de	la	filosofía	desde	que	la	formuló	Descartes,
se	 basa	 en	 un	 extraño	 supuesto	 que	 raras	 veces	 se	 formula	 explícitamente.	 Parece
indicar	 que	 las	 funciones	 cognitivas	 de	 los	 seres	 humanos	 se	 desarrollaron	 en	 un
principio	por	su	cuenta,	independientemente	de	un	mundo	que	hay	que	identificar,	y
que	los	seres	humanos,	tras	desarrollarse	al	principio	sin	objeto	de	cognición	durante
un	tiempo,	por	accidente	como	si	dijésemos,	entraron	luego	en	un	mundo	ajeno.	Pero
eso	es	una	fábula.	Los	seres	humanos	se	han	desarrollado	dentro	de	un	mundo.	Sus

www.lectulandia.com	-	Página	105



funciones	cognitivas	evolucionaron	en	contacto	constante	con	objetos	que	había	que
identificar.	 La	 emancipación	 simbólica	 en	 cuyo	 curso	 los	medios	 de	 comunicación
socialmente	 adquiridos	 llegaron	 a	 imponerse	 sobre	 los	 que	 estaban	 fijados
genéticamente	 permitió	 a	 los	 humanos	 adaptar	 su	 juicio	 y	 sus	 actuaciones	 a	 una
variedad	 casi	 infinita	 de	 situaciones.	 Los	 humanos	 no	 entraron	 en	 el	mundo	 como
ajenos	 a	 él.	 Sujeto	 y	 objeto	 forman	 parte	 del	 mismo	 mundo.	 La	 tendencia
biológicamente	predeterminada	de	los	humanos	a	formar	símbolos	sonoros	de	todo	lo
que	 experimentan	 y	 pueden	 desear	 comunicar	 a	 otros	 da	 testimonio	 de	 este	 hecho.
Las	 categorías	 que	 utilizan	 en	 cualquier	 momento	 dado	 en	 sus	 comunicaciones
mutuas	 se	 han	 desarrollado	 y	 pueden	 desarrollarse	 aún	 más	 en	 su	 comunicación
ininterrumpida	con	el	mundo	no	humano.

Por	 otra	 parte,	 el	 supuesto	 aparato	 cognitivo	 de	 los	 humanos,	 y	 la	 duda
transcendental	vinculada	a	él	no	 sólo	 se	exponen,	 en	contraste	con	el	 lenguaje	y	el
conocimiento,	 como	 totalmente	 invariables,	 sino	 también	 como	 productos	 de	 otro
mundo	 que	 se	 han	 formado	 completamente	 aislados	 de	 sus	 objetos.	 El	 sujeto	 y	 el
objeto	 antípodas	 filosóficos	 y	 los	 supuestos	 derivados	 de	 ellos	 son	 totalmente
estacionarios.	 Suelen	 estar	 encerrados	 en	 un	 molde	 no	 procesual.	 Si	 datos	 sólo
observables	como	cambiantes,	como	sucesos	en	una	condición	de	flujo,	se	presentan
en	la	simbolización	científica	como	totalmente	inalterables,	como	completamente	no
procesuales,	nos	encontramos	normalmente	con	problemas	fantasmales	que	no	tienen
solución.	Uno	de	ellos	es	el	que	nos	encontramos	aquí.	Las	pautas	del	lenguaje	y	del
conocimiento	 que	 los	 individuos	 aprenden	 de	 pequeños,	 que	 existían	 antes	 de	 que
ellos	 existieran,	 no	 están	 colgando	 en	 el	 aire.	 También	 ellas	 tienen	 que	 haber	 sido
representadas	por	personas	individuales.	Pero	no	se	puede	parar	ahí.	Quizás	podamos
ver	que	se	equivocan	los	que	afirman	que	el	lenguaje	es	sólo	la	suma	total	del	habla
de	 hablantes	 individuales.	La	 ideología	 oscurece	 en	 este	 caso	 el	 hecho	 evidente	 de
que	 los	 individuos	 no	 tienen	 libertad	 para	 emitir	 los	 sonidos	 lingüísticos	 que	 les
apetezca.	Para	que	les	entiendan	tienen	que	utilizar	el	mismo	lenguaje	que	los	otros
miembros	de	su	grupo.	Así	pues,	un	lenguaje	tiene	un	grado	de	autonomía	respecto	a
cualquier	 individuo	 concreto	 que	 lo	 bable.	 Sin	 embargo,	 sólo	 existe	 si	 lo	 hablan
individuos	humanos.

Por	 tanto,	 la	 afirmación	 de	 que	 todos	 los	 individuos	 humanos	 necesitan	 por
naturaleza	las	pautas	de	un	fondo	de	conocimiento	y	de	lenguaje	preexistente,	que	a
su	 vez	 tiene	 que	 haber	 sido	 el	 logro	 de	 individuos	 humanos	 que	 han	 absorbido	 el
lenguaje	 y	 el	 conocimiento	 de	 generaciones	 anteriores,	 puede	 metemos	 en	 un
atolladero.	 Ambas	 afirmaciones	 son	 válidas:	 cada	 individuo	 aprende	 un	 lenguaje
social	«preexistente»	y	«un	 lenguaje	social	que	exige	hablantes	 individuales».	Si	el
problema	(lenguaje	previo	a	individuos,	individuos	previos	a	lenguaje)	se	formula	de
un	modo	estacionario,	el	problema	es	insoluble.	Invita	a	buscar	principios	absolutos
donde	 no	 pueden	 hallarse.	 Pues	 el	 encadenamiento	 de	 generaciones	 es	 un	 proceso
continuo	y	en	procesos	de	este	tipo	nunca	hay	principios	absolutos.	Todo	ser	humano

www.lectulandia.com	-	Página	106



aprende	 un	 idioma	 de	 otros	 individuos,	 pero	 estos	 otros	 individuos	 también
aprendieron	su	idioma	de	otros	individuos.	Así	pues,	¿dónde	se	inició	la	secuencia?
La	necesidad	de	hallar	principios	absolutos	forma	parte	del	hábito	social	de	nuestra
época.	Y	como	tal	puede	cambiar.	Aún	es	pronto	para	un	cambio,	pero	es	probable
que	 aumente	 la	 necesidad	 de	 él.	 Los	 hechos	 comprobados,	 aunque	 sean	 escasos,
indican	un	proceso	sin	principio	con	fases	cambiantes,	pero	sin	absolutamente	ningún
corte.	No	hay	ningún	motivo	para	suponer	que	nuestro	equipamiento	teórico	no	pueda
adaptarse	al	manejo	de	procesos	de	este	género.	No	estamos	condenados	eternamente
a	buscar	causas	y	principios	donde	en	realidad	no	existen.	Ayuda	mucho	a	orientarse
rellenar	 las	 carencias	 de	 hechos	 comprobados	 con	 hipótesis.	 El	 concepto	 de	 un
proceso	evolutivo	continuado	se	ajusta	bien	a	esta	tarea.	En	la	actualidad	no	tenemos
ninguna	prueba	y,	 que	yo	 sepa,	 ni	 siquiera	una	hipótesis	 de	 cómo	 la	 comunicación
mayoritariamente	 a	 través	 de	 señales	 fijadas	 genéticamente	 se	 convirtió	 en
comunicación	sobre	todo	por	símbolos	aprendidos,	pero	podemos	considerar	que	es
un	 postulado	 muy	 probable	 el	 de	 que	 esa	 emancipación	 simbólica	 se	 produjo.	 La
alternativa	es	el	mito.

¿Qué	clase	de	modelo	surge	si	el	proceso	continuado	se	representa	como	tal?	Ya
he	 dicho	 antes	 que	 es	 necesario	 diferenciar	 entre	 un	 proceso	 de	 evolución	 y	 un
proceso	de	desarrollo.	Aquí,	 en	un	nuevo	nivel	de	 la	 espiral	 cognitiva,	 tenemos	un
ejemplo.	Lo	que	surge	si	intentamos	llenar	los	vacíos	con	hipótesis	es	en	primer	lugar
el	cuadro	ya	familiar	de	un	proceso	evolutivo	en	cuyo	curso	el	predominio	de	señales
heredadas	 biológicamente	 dio	 paso	 al	 de	 los	 símbolos	 sociales	 adquiridos
individualmente	 como	 medio	 dé	 comunicación.	 Estos	 símbolos	 eran	 sumamente
maleables	y	versátiles.	Estaban	sometidos	a	cambios	como	consecuencia	de	cambios
en	la	suerte	de	un	grupo	o	simplemente	de	sucesos	coincidentes.	Así,	el	predominio
de	 la	comunicación	simbólica	entre	nuestros	antepasados	como	consecuencia	de	un
proceso	 evolutivo	 dio	 origen	 a	 un	 proceso	 de	 cambio	 que	 no	 era	 de	 carácter
evolutivo,	que	no	estaba	determinado	por	estructuras	genéticas.	Dio	origen	a	un	tipo
de	proceso	puramente	social,	de	desarrollo.

El	propio	proceso	evolutivo,	es	lo	que	se	supone,	creó	condiciones	que	pusieron
en	movimiento	procesos	de	desarrollo.	No	hay	ninguna	necesidad	de	suponer	que	la
evolución	 se	 detuvo	 en	 los	 ancestros	 de	 la	 humanidad	 al	 iniciarse	 procesos	 de
desarrollo.	 Es	 posible	 que	 grupos	 de	 la	 estirpe	 ancestral	 estuviesen	 sometidos	 a
ambos	tipos	de	cambio.	Los	individuos	del	paleolítico,	por	ejemplo,	no	sólo	sufrieron
cambios	 evolutivos,	 sino	que	 fueron	perfeccionando	 también	muy	poco	 a	 poco	 sus
herramientas,	 lo	 que	 fue	 un	 cambio	 de	 desarrollo.	 Nada	 parece	 saberse	 hasta	 el
momento	sobre	la	capacidad	de	comunicación	por	medio	de	lenguajes.	Fuese	la	que
fuese,	este	es	un	ejemplo	de	ambos	tipos	de	cambio	actuando	en	grupos	de	la	misma
estirpe.

En	el	caso	del	único	tipo	superviviente	de	homínidos	los	cambios	de	lenguaje	y
los	avances	en	el	 conocimiento	 son	buenos	ejemplos	de	un	 tipo	de	cambio	 sólo	de

www.lectulandia.com	-	Página	107



desarrollo.	Es	difícil	determinar	si	la	humanidad	está	sometida	a	cambios	evolutivos.
Los	 humanos,	 en	 una	 lucha	 constante	 por	 la	 supervivencia,	 han	 obtenido	 la
supremacía	 sobre	 amplios	 sectores	 del	 mundo	 animal.	 En	 esos	 sectores	 se	 han
convertido	en	los	triunfadores	de	la	lucha	por	la	supervivencia.	En	su	caso	ha	dejado
prácticamente	de	ser	operativa	una	de	las	palancas	principales	del	cambio	evolutivo,
la	rivalidad	entre	especies	casi	igualmente	poderosas.	Por	otra	parte,	se	ha	acelerado
el	cambio	de	tipo	desarrollo.	En	algunos	aspectos	las	condiciones	bajo	las	cuales	se
produce,	 según	 la	 teoría	 clásica	 de	 Darwin,	 la	 evolución	 de	 nuevas	 especies,	 han
cambiado	 radicalmente.	 Hay	 sectores	 del	 mundo	 animal	 en	 los	 que	 el	 proceso
imprevisto	 de	 evolución	 aún	 continúa	 como	 antes.	 Pero	 hay	 un	 gran	 sector	 en	 que
casi	han	cesado	la	 libre	 lucha	por	 la	supervivencia	y	 la	selección	por	supervivencia
del	más	apto.	Allí,	la	humanidad	ha	surgido	como	el	tipo	de	seres	vivos	más	apto	o,
mejor	dicho,	 el	más	poderoso.	Si	 continúa	 la	 evolución,	 lo	más	probable	 es	que	 se
trate	 de	 un	 proceso	 planeado,	 una	 evolución	 planeada	 de	 consecuencias	 no
pretendidas.	 La	 humanidad	 ha	 llegado	 a	 dominar	 a	 la	mayoría	 de	 sus	 enemigos	 y
rivales	 potenciales	 del	 reino	 animal,	 aunque	 a	 nivel	 de	 virus	 y	 bacilos	 continúe	 la
lucha.	 En	 otros	 niveles	 los	 humanos	 detentan	 mayoritariamente	 el	 control.	 Han
matado,	 enjaulado	 o	 confinado	 en	 reservas	 a	 otras	 especies	 animales	 y	 están
empezando	 a	 darse	 cuenta	 ahora	 de	 que	 el	 dominio	 sobre	 los	 otros	 entraña	 cierta
responsabilidad	respecto	a	ellos.

No	 es	 una	 cuestión	 ociosa	 en	 este	 marco	 preguntarse	 cómo	 consiguió	 la
humanidad	alcanzar	la	supremacía	a	esos	niveles.	Entre	las	respuestas	actuales	a	esta
pregunta,	las	más	conocidas	son	las	que	se	centran	en	el	individuo.	Se	puede	recurrir
a	 la	 inteligencia	 superior	 de	 los	 seres	 humanos,	 a	 la	 superioridad	 de	 su	 poder	 de
raciocinio.	 O	 también	 a	 la	 capacidad	 que	 tienen	 los	 seres	 humanos	 para	 elaborar
útiles	y	herramientas.	Pero	es	casi	indudable	que	lo	que	ha	jugado	en	la	práctica	un
papel	decisivo	en	el	 excedente	de	poder	que	han	alcanzado	 sobre	otras	 especies	ha
sido	su	facultad	de	transmitir	conocimiento	en	forma	de	símbolos	de	una	generación	a
otra	y	(a	pesar	de	retrocesos)	el	aumento	continuo	de	conocimientos	congruentes	con
la	 realidad	a	 lo	 largo	de	milenios	que	hizo	posible	su	 transmisión	 intergeneracional
continuada.

El	tipo	tradicional	de	inevitabilidad	del	desarrollo	tenía	un	fuerte	tono	naturalista.
Se	 dio	 casi	 por	 supuesto	 que	 era	 inevitable	 una	 evolución	 como	 la	 que	 postulaban
Darwin	y	sus	seguidores	y	que	continuaría	eternamente.	Hubo	quien	dedujo	de	ello
que	la	teoría	de	la	evolución	entrañaba	una	predicción	según	la	cual	tarde	o	temprano
la	 especie	 humana	 vendría	 seguida	 de	 otra	 versión	 mejorada,	 lo	 mismo	 que	 los
homínidos	siguieron	a	 los	monos.	No	defendemos	aquí	este	supuesto.	Sin	embargo,
todo	desarrollo	social	se	basa	en	ciertas	condiciones.	Si	esas	condiciones	cambian	o
desaparecen	 el	 desarrollo	 consiguiente	 es	 también	 probable	 que	 cambie	 o	 que
concluya.	La	ascensión	de	la	humanidad	como	grupo	dominante	en	amplios	sectores
del	mundo	animal	es	un	ejemplo	de	ello.	La	inevitabilidad	tipo	camisa	de	fuerza	del

www.lectulandia.com	-	Página	108



proceso	 evolutivo,	 que	 en	 siglos	 anteriores	 se	 daba	 casi	 por	 supuesta,	 oculta	 la
complejidad	 del	 problema.	Entraña	 por	 ejemplo	 una	 línea	 recta	 de	 desarrollo	 en	 la
dirección	del	progreso.	En	un	examen	más	detenido	uno	descubre	normalmente	que
se	 trata	 de	 un	 avance	 en	 un	 sector	 sumamente	 específico	 de	 la	 sociedad.	 Puede	 ir
acompañada	de	lo	que	pueden	parecer	retrospectivamente	pasos	atrás.

Este	no	es	el	lugar	adecuado	para	una	exposición	más	completa	de	los	problemas
de	la	inevitabilidad	y	el	progreso	de	tipo	desarrollo.	Baste	con	decir	explícitamente	lo
que	se	ha	indicado	implícitamente	una	y	otra	vez,	que	ni	el	concepto	de	evolución	ni
el	 de	 desarrollo	 entrañan	 tal	 como	 se	 usan	 aquí	 una	 inevitabilidad	 tipo	 camisa	 de
fuerza	 ni	 una	 dirección	 unilateral	 hacia	 el	 progreso.	 Lo	 que	 entrañan	 es	 un	 orden
según	el	cual	problemas	y	soluciones	de	problemas	de	una	etapa	posterior	presuponen
una	solución	de	problemas	de	una	etapa	anterior.	Lo	último	precede	necesariamente	a
lo	 primero,	 pero	 lo	 primero	 no	 sigue	 necesaria	 e	 inevitablemente	 a	 lo	 último.
Repitiendo	el	punto	esencial	diremos	que	los	avances	en	el	conocimiento	de	este	tipo
pueden	 permitir	 a	 la	 humanidad	 controlar	 sectores	 de	 problemas	 que	 antes	 eran
inaccesibles.	Puede	actuar	 también	como	una	barrera	para	 ampliaciones	posteriores
del	conocimiento.	Quizás	valga	la	pena	indicar	una	vez	más	que	esta	es	la	diferencia
fundamental	 entre	 las	 unidades	 trascendentales	 tradicionalmente	 asumidas,	 que	 dan
origen	 a	 la	 duda	 respecto	 a	 si	 los	 seres	 humanos	 serán	 capaces	 de	 adquirir
conocimiento	 del	mundo	 tal	 como	 es	 independientemente	 de	 ellos.	 Estas	 unidades
transcendentales	se	exponen	de	un	modo	naturalista	como	inamovibles	y	eternas.	A
diferencia	 de	 ellas,	 los	 símbolos	 como	 intermediarios	 entre	 sujetos	 y	 objetos	 son
variables.	Pueden	 llegar	a	 ser	más	o	menos	congruentes	con	 la	 realidad.	De	hecho,
algunos	símbolos	de	la	naturaleza	han	llegado	a	ser	y	pueden	por	tanto	llegar	a	ser	en
el	futuro	plenamente	congruentes	con	la	realidad	que	representan.

Esta	 variabilidad	 de	 los	 lenguajes,	 el	 hecho	 de	 que	 puedan	 llegar	 a	 ser	 más	 o
menos	congruentes	con	la	realidad	y	modificar	completamente	pauta	y	significado,	es
perfectamente	compatible	con	el	hecho	de	que	los	lenguajes	tienen	ciertas	funciones
en	común,	en	todas	las	etapas	de	desarrollo.	Quizás	baste	con	mencionar	una	de	ellas.
Muestra	claramente	la	función	del	lenguaje	como	medio	de	comunicación	entre	una
pluralidad	de	seres	humanos.	Me	refiero	a	la	función	que	en	la	mayoría	de	las	lenguas
europeas	modernas	 se	 representa	 por	 la	 serie	 de	 pronombres	 personales.	 Esta	 serie
sirve,	 junto	 con	 la	 forma	 gramatical	 correspondiente	 de	 un	 verbo,	 como	 medio
indispensable	de	orientación.	Indica	a	qué	persona	o	grupo	de	personas	se	refiere	una
expresión	concreta.	Indica	si	se	refiere	al	hablante	o	a	un	grupo	al	que	pertenece	el
hablante,	si	se	refiere	a	una	persona	que	está	presente,	a	la	que	el	hablante	se	dirige,	o
a	un	grupo	al	que	pertenece	la	persona	a	la	que	se	dirige	y	por	último	a	una	persona
no	presente	en	el	momento	y	en	el	lugar,	a	la	tercera	persona	o	a	un	grupo	al	que	la
persona	ausente	representa.	La	forma	gramatical	concreta	que	representa	esta	función
puede	variar.	En	latín,	por	ejemplo,	la	primera	persona	del	singular	está	representada
simbólicamente	 por	 una	 forma	 del	 propio	 verbo	 correspondiente.	 Ego,	 una	 palabra

www.lectulandia.com	-	Página	109



independiente,	 sólo	se	utiliza	si	uno	quiere	subrayar	el	hecho	de	que	esta	o	aquella
actividad	 está	 relacionada	 con	 uno	 mismo.	 Pero	 sea	 cuál	 sea	 la	 forma	 gramatical
concreta,	se	utiliza	para	representar	esta	función;	esto	mismo	se	halla	presente	en	una
u	 otra	 forma	 en	 todas	 las	 lenguas	 conocidas.	 Si	 no	 fuese	 así	 sería	 un	 caos.	 Las
funciones	que	cumplen	 los	pronombres	personales,	 comparadas	con	el	 carácter	que
tienen	 las	 comunicaciones	 de	 los	 animales,	 espontáneas	 y	 autocentradas,	 son
indicativas	de	un	autodistanciamiento	y	una	concentración	en	el	objeto	mayores	que
la	 comunicación	 por	 medio	 de	 un	 lenguaje	 exige	 a	 sus	 usuarios.	 Para	 utilizar	 del
modo	adecuado	una	representación	simbólica	de	 la	propia	persona,	por	ejemplo	 los
pronombres	personales	«tú»	y	«yo»,	tenemos	que	ser	capaces	de	miramos	a	nosotros
mismos,	 digamos,	 desde	 una	 cierta	 distancia.	 Los	 lenguajes	 humanos	 representan
todos	ellos	un	nivel	más	elevado	de	concentración	en	el	objeto,	comparados	con	las
comunicaciones	 animales.	Este	nivel	 de	 concentración	 en	 el	 objeto	 impone	 a	 todos
los	idiomas	ciertas	características	estructurales	comunes.	Una	de	estas	características
es	 la	 función	 que	 cumplen	 en	 algunos	 idiomas	 los	 pronombres	 personales.	 Las
hipótesis	 sobre	 la	 estructura	 de	 los	 idiomas	 suelen	 exponerse	 sin	 comparaciones
evolutivas.	 Mientras	 no	 se	 tenga	 en	 cuenta	 el	 hecho	 de	 que	 la	 capacidad	 de
comunicarse	por	medio	de	un	idioma	es	una	etapa	de	un	proceso	evolutivo,	no	podrán
apreciarse	claramente	las	características	comunes	de	los	objetos.

He	 aquí	 un	 ejemplo.	 Si	 la	 comunicación	 por	 medio	 del	 lenguaje	 surgió	 de	 la
comunicación	 prelingüística	 por	 pequeñas	 etapas,	 por	 medio	 de	 un	 avance
transcendental	 relativamente	 rápido	 o	 por	 medio	 de	 ambas	 cosas,	 su	 evolución
constituyó	un	aspecto	significativo	de	la	evolución	de	la	única	especie	humana	viva.
Aunque	los	detalles	de	este	proceso	son	mayoritariamente	desconocidos,	algunos	de
sus	 resultados,	 algunos	 detalles	 del	 cambio,	 se	 destacan	 con	 bastante	 claridad.	 El
mayor	distanciamiento,	la	mayor	concentración	en	el	objeto	de	los	idiomas	no	destaca
claramente	 a	 menos	 que	 comparemos	 la	 comunicación	 lingüística	 con	 la
comunicación	 animal.	 Pero	 hay	 otras	 características	 estructurales	 cuya	 función	 y
significado	pueden	no	salir	a	 la	 luz	si	consideramos	el	 lenguaje	sólo	un	síntoma	de
una	 mente	 humana	 aparentemente	 invariable,	 si	 consideramos	 los	 idiomas	 como
muchas	otras	 características	de	 los	humanos	 resultado	de	un	proceso	evolutivo	que
puede	continuar	o	no.

La	mayor	variabilidad,	 la	 flexibilidad	y	 sobre	 todo	 la	 capacidad	de	 ampliación,
son	algunas	de	las	características	que	diferencian	la	comunicación	lingüística	humana
de	la	comunicación	animal.	Esta	última	se	halla	 limitada	a	funciones	estrechamente
relacionadas	 con	 la	 condición	 del	 sujeto	 comunicante	 y	 tiene	 por	 tanto	 un	 ámbito
relativamente	 limitado.	 Una	 de	 las	 características	 biotécnicas	 innovadoras	 de	 los
lenguajes	 es	 su	 elasticidad,	 su	 adaptabilidad	 casi	 infinita	 a	 las	 nuevas	 experiencias
sociales.	 Las	 nuevas	 experiencias	 sociales,	 y	 entre	 ellas	 los	 nuevos	 inventos	 y
descubrimientos,	se	representan	simbólicamente	tarde	o	temprano	en	el	idioma	de	un
grupo	humano.	La	cuestión	de	si	la	capacidad	de	aprendizaje	humana	distintiva	que

www.lectulandia.com	-	Página	110



permite	realizar	innovaciones	técnicas	y	organizativas	podría	haberse	desarrollado	del
modo	que	lo	hizo,	si	los	seres	humanos	no	tuviesen	la	capacidad	de	hablar	entre	ellos
de	nuevas	experiencias,	de	comunicarse	 representando	 tarde	o	 temprano	 las	nuevas
experiencias	 simbólicamente	 por	medio	 de	 nuevas	 pautas	 sonoras,	 es	 cuestión	 que
exige	más	investigación.	Una	buena	parte	de	las	pruebas	que	tenemos	indican	que	la
capacidad	de	ampliar	un	fondo	social	determinado	de	lenguaje	y	de	conocimiento	por
medio	 de	 innovaciones,	 a	 través	 de	 pautas	 sonoras	 y	 de	 lo	 que	 simbólicamente
representen,	 constituye	 una	 condición	 previa	 indispensable	 de	 las	 innovaciones
científicas	y	técnicas.	¿Podría	haberse	ensanchado	el	conocimiento	humano	como	lo
hizo	por	ejemplo	desde	la	construcción	de	hachas	para	la	caza	a	la	de	computadoras,
desde	 la	pereepción	del	 sol	como	un	dios	o	el	vehículo	de	un	dios	a	 su	percepción
como	una	especie	de	homo	ardiente	de	helio,	sin	el	carácter	enormemente	flexible	y
amplio	de	los	lenguajes	de	pautas	sonoras	que	sirvieron	a	los	humanos	como	medio
de	comunicar	conocimiento	de	individuo	a	individuo	y	de	generación	en	generación?

No	hay	duda	de	que	en	términos	evolutivos	la	función	primaria	del	lenguaje	es	la
de	 ser	hablado,	el	uso	de	 las	pautas	 sonoras	como	símbolos	de	comunicación	entre
individuos.	Pero	no	es	la	única	función.	Ya	he	llamado	la	atención	sobre	el	hecho	de
que	 leer	 es	 una	 forma	 de	 utilizar	 las	 funciones	 del	 símbolo	 sin	 producir	 pautas
sonoras,	y	lo	mismo	puede	decirse	de	escribir.	En	estos	casos,	las	pautas	sensoriales
de	sonido	han	sido	substituidas	por	las	pautas	sensoriales	de	visión.	Pero	hay	usos	del
lenguaje	sin	uso	manifiesto	de	pautas	sensoriales.	El	modo	mejor	conocido	de	utilizar
el	lenguaje,	sólo	manipulando	símbolos	y	despojándolos	de	toda	conexión	visible	con
pautas	sensoriales,	son	ciertamente	formas	de	lo	que	llamamos	pensar.	En	estos	casos,
los	símbolos	retienen,	a	lo	que	parece,	las	pautas	que	han	recibido	en	relación	con	el
lenguaje	o	los	lenguajes	de	la	persona	que	piensa.	Pero	el	proceso	de	aprendizaje	ha
hecho	 posible	 entregarse	 a	 una	 especie	 de	 hablar	 silencioso,	 a	 la	manipulación	 de
símbolos	sonoros	sin	emitir	un	sonido,	sin	la	menor	actividad	sensorial	tangible.	Sin
embargo,	 el	 lenguaje	 silencioso	 del	 pensamiento	 puede	 transformarse	 siempre	 en
lenguaje	 hablado.	 Hay	 de	 todos	 modos	 otras	 formas	 que	 parecen	 consistir,	 en
apariencia,	 en	 una	manipulación	 de	 símbolos	 sin	 las	 pautas	 de	 frases	 del	 lenguaje
hablado,	 o	 con	 una	 conexión	 bastante	 débil	 con	 ellas	 como	máximo.	 Este	 tipo	 de
pensamiento	 simbólico	 puede	 diluirse	 imperceptiblemente	 en	 la	 manipulación	 de
imágenes	no	verbales	que	mencionamos	antes.	Las	frases	pueden	reducirse	a	palabras
clave	que	pueden	fundirse	a	su	vez	con	imágenes.	No	siempre	es	fácil	transformar	el
pensamiento	o	el	conocimiento	de	este	 tipo	en	lenguaje	hablado,	aunque	el	pautado
de	 símbolos,	 por	 lo	 que	 se	 puede	 decir	 en	 esta	 etapa,	 se	 mantiene	 prácticamente
idéntico	 al	 que	 reciben	 los	 símbolos	 en	 el	 idioma	 de	 una	 sociedad	 concreta.	 Es
preciso	 un	 examen	 más	 detenido	 y	 detallado	 para	 determinar	 hasta	 qué	 punto	 se
manifiestan	a	este	nivel	incluso	diferencias	de	lenguaje	y	por	tanto	de	hábito	social.
¿Los	que	hablan	francés	utiliza	a	este	nivel	 incluso	símbolos	de	un	modo	distinto	a
los	que	hablan	inglés,	y	estos	de	un	modo	distinto	a	aquellos	cuya	lengua	madre	es	el

www.lectulandia.com	-	Página	111



español	 o	 el	 alemán?	 Me	 doy	 cuenta	 de	 que,	 con	 todo	 esto,	 estoy	 planteando
problemas	en	vez	de	resolverlos.	Pero	los	problemas	también	destacan	una	cuestión
significativa	en	este	marco.	Nos	vemos	obligados	de	nuevo	a	tomar	conciencia	de	que
lenguaje,	 pensamiento	 y	 conocimiento	 no	 pueden	 abordarse	 como	 si	 existiesen	 en
compartimentos	 separados.	 No	 pueden	 considerarse	 sujeto	 material	 de	 teorías
distintas.	 La	 especialización	 no	 es	 útil	 ya.	 Hace	 falta	 una	 teoría	 unificada	 que	 los
abarque	a	todos.

Es	 fácil	 percibir	 que	 el	 lenguaje	 tiene	 sus	 aspectos	materiales.	 Para	 cumplir	 su
función	como	medio	de	comunicación,	no	sólo	debe	ser	hablado;	ha	de	ser	también
oído.	La	pauta	sonora	ha	de	desplazarse	de	una	persona	que	envía	un	mensaje	a	una
persona	o	personas	que	lo	reciben.	Nos	encontramos	de	nuevo	con	el	desarrollo	de	un
grupo	de	humanos	con	su	idioma	específico	y	con	otros	hábitos	característicos	como
una	 especie	 de	 a	 priori	 social.	 Existe	 previamente	 a	 cualquier	 experiencia	 del	 ser
humano	recién	nacido	y	ayuda	a	modelar	su	facultad	de	hablar,	pensar	y	conocer.	Esta
disposición	biosocial	es	la	condición	de	continuidad	en	el	desarrollo	del	lenguaje,	el
pensamiento	 y	 el	 conocimiento.	 Explica	 la	 persistencia	 con	 que	 se	mantienen	 a	 lo
largo	 de	 generaciones	 en	muchos	 casos	 características	 distintivas	 del	 desarrollo	 de
sociedades	diferentes	o,	como	suele	decirse,	de	culturas	diferentes.	Sin	embargo,	para
entender	mejor	 el	 carácter	 trascendental	 de	 esta	disposición	no	basta	 con	 comparar
sociedades	 humanas	 diferentes	 entre	 sí.	 Su	 significado	 pleno	 sólo	 se	 destaca
claramente	si	nos	elevamos	a	un	nivel	superior	de	síntesis	y	comparamos	sociedades
humanas	 con	 sociedades	 animales.	 Los	 miembros	 de	 las	 primeras	 se	 comunican
principalmente	por	medio	de	un	lenguaje	aprendido;	los	de	las	segundas	se	hallan	por
lo	que	se	refiere	a	su	medio	de	comunicación	vinculados	en	mucha	mayor	cuantía	a
formas	que	no	se	adquieren	a	través	del	aprendizaje	comunal	e	individual,	sino	que
son	 formas	 de	 comunicación	 predeterminadas	 genéticamente.	 Una	 comparación	 a
este	nivel	hace	más	claramente	visible	que	la	comunicación	lingüística	es	uno	de	los
diferenciales	básicos	de	la	sociedad	humana.

Una	de	las	características	distintivas	más	significativas	de	la	sociedad	humana	es
su	 capacidad	 para	 cambiar,	 para	 desarrollar	 nuevas	 formas,	 para	 adaptarse	 a
condiciones	nuevas	sin	que	se	produzca	ningún	cambio	biológico	en	 la	especie.	La
estructura	de	las	sociedades	animales	es	específica	de	la	especie;	la	estructura	de	un
grupo	de	chimpancés	es	siempre	distinta	de	una	forma	específica	de	la	de	un	grupo	de
gorilas	o	de	gibones.	Los	lobos,	los	elefantes	o,	más	aún,	los	insectos	sociales,	forman
grupos	característicos	de	su	especie	casi	 invariables.	Su	vida	de	grupo	ha	 llegado	a
producirse	como	parte	del	proceso	biológico	que	llamamos	evolución,	es	decir	como
parte	 del	 mismo	 proceso	 en	 cuyo	 curso	 surgió	 como	 tal	 la	 especie	 biológica
correspondiente,	y	el	período	de	 tiempo	necesario	para	estos	cambios	evolutivos	es
relativamente	grande,	sobre	todo	si	los	comparamos	con	los	cambios	tipo	desarrollo.
Si	 nos	 planteamos	 la	 aparición	 de	 una	 nueva	 especie,	 probablemente	 nos
aproximaríamos	más	a	 la	verdad	utilizando	como	marco	 temporal	de	 referencia	 los

www.lectulandia.com	-	Página	112



milenios	 en	 vez	 de	 los	 siglos.	 Muchas	 sociedades	 humanas	 han	 experimentado
enormes	cambios	dentro	del	breve	período	de	tiempo	del	siglo	XX,	pasando	de	tribus
a	 estados,	 de	 monarquías	 absolutas	 a	 repúblicas	 parlamentarias.	 Los	 romanos
tardaron	un	par	de	siglos	de	desarrollo	en	pasar	de	ser	una	ciudad	estado	bajo	control
etrusco	 y	 una	 república	 urbana	 a	menudo	 acosada	 a	 ser	 el	 grupo	 dominante	 de	 un
enorme	imperio.	Este	tipo	de	cambio	social	sin	ningún	cambio	biológico	demostrable
de	 la	 especie	 puede	 diferenciarse	 con	 toda	 claridad,	 en	 función	 de	 los	 conceptos
utilizados,	como	un	desarrollo	social,	un	cambio	no	planeado	en	una	dirección	u	otra,
dentro	de	una	misma	especie	biológica,	 la	del	homo	sapiens.	Difiere	 claramente	de
los	 cambios	 evolutivos	 que	 tienen	 como	 consecuencia	 la	 aparición	 de	 una	 nueva
especie	 biológica	 y	 que	 en	 el	 caso	 de	 animales	 que	 viven	 en	 sociedad	 incluye	 la
forma	que	tienen	estos	animales	de	vivir	juntos	en	grupo.

El	ritmo	del	cambio	social	y	de	la	ampliación	del	conocimiento	fue	muy	lento	sin
duda	 durante	 muchos	 miles	 de	 años.	 Parece	 aumentar	 a	 una	 tasa	 exponencial.	 Lo
mismo	 hizo	 el	 fondo	 de	 conocimiento	 humano	 congruente	 con	 la	 realidad.	 Pero	 el
hecho	 mismo	 de	 que	 aumentase	 a	 lo	 largo	 de	 generaciones	 fue	 posible	 por	 la
innovación	evolutiva	de	la	comunicación	por	medio	de	pautas	sonoras	hechas	por	los
humanos	que	sirvieron	como	símbolos	de	todo	lo	que	pudiese	convertirse	en	objeto
de	 comunicación	 en	 una	 sociedad	 determinada,	 y	 que	 hubo	 que	 adquirir	 por
aprendizaje.	 Entre	 ellos	 figuraban,	 en	 todos	 los	 casos	 de	 los	 que	 tenemos
conocimiento,	 símbolos	 de	 la	 sociedad	 en	 que	 se	 hablaba	 un	 idioma	 concreto,	 una
especie	de	autoimagen	colectiva.

No	 sabemos	 cómo	 se	 consiguió	 el	 cambio	 evolutivo	 hacia	 comunicación
predominantemente	 por	 medio	 de	 pautas	 sonoras	 socialmente	 regularizadas,
asequibles	por	aprendizaje.	Pero	este	vacío	de	nuestro	conocimiento	evolutivo	no	nos
priva	de	la	posibilidad	de	reconocer	que	esta	novedosa	técnica	de	comunicación	por
medio	de	un	idioma,	por	medio	de	símbolos	sonoros	socialmente	regularizados	en	su
función	plurilateral	como	lenguaje,	pensamiento	y	conocimiento,	desempeña	un	papel
decisivo	 en	 la	 transición.	 Que	 es	 una	 transición	 de	 sociedades	 animales	 cuya
estructura	 está	 mayoritariamente	 determinada	 por	 la	 estructura	 genética	 de	 los
individuos,	o	que	es,	en	otras	palabras,	específica	de	la	especie,	a	sociedades	humanas
cuya	estructura	puede	experimentar	enormes	cambios	sin	cambio	biológico	alguno	en
la	estructura	genética	de	los	individuos	y	mayoritariamente	en	relación	con	cambios
en	las	experiencias	de	grupo,	entre	ellos	cambios	en	las	relaciones	de	poder	o	en	el
fondo	social	de	conocimientos.

Podría	 argumentarse	 que	 los	 cambios	 en	 el	 fondo	 social	 de	 conocimientos	 que
pueden	 transmitirse	 de	 una	 generación	 a	 otra	 podrían	 transmitirse	 sin	 el	 uso	 de
símbolos,	sólo	por	imitación.	No	cabe	duda	alguna	de	que	el	aprendizaje	por	medio
de	imitación	desempeña	un	papel	en	los	procesos	de	aprendizaje	de	los	individuos,	y
por	 tanto	 en	 la	 transmisión	 de	 conocimientos	 de	 una	 generación	 a	 otra.	 Es	 muy
posible	que	la	propensión	imitativa	tan	comentada	de	los	monos	sea	el	síntoma	de	un

www.lectulandia.com	-	Página	113



crecimiento	de	su	potencial	de	aprendizaje.	Sin	embargo,	al	nivel	de	las	especies	de
monos	 aún	 vivas,	 el	 aprendizaje	 está	muy	 lejos	 de	 ganar	 la	 partida	 en	 la	 relación
genéticamente	determinada	entre	formas	de	fijación	innatas	y	formas	aprendidas	en	el
control	de	actividades.	Además,	el	ámbito	de	conocimiento	que	puede	transmitirse	a
través	de	imitación	silenciosa	y	su	corrección,	sin	el	uso	de	símbolos	lingüísticos,	es
pequeño	 en	 conjunto	 comparado	 con	 el	 que	 corresponde	 a	 la	 técnica	 simbólica	 de
transmisión	 del	 conocimiento.	 No	 podemos	 olvidar	 el	 hecho	 de	 que	 la	 imitación
muda	 puede	 desempeñar	 un	 papel	 en	 la	 técnica	 humana	 de	 transmisión	 de
conocimientos,	pero	es	indudable	que	su	potencialidad	como	tal	resulta	muy	inferior
a	 la	 de	 la	 técnica	 simbólica.	 La	 extensión	 y	 variabilidad	 de	 las	 pautas	 sonoras
regularizadas	como	conocimiento	no	tienen	prácticamente	límite	visible.

Ni	 reducen	 tampoco	 la	 adaptabilidad	de	 los	 símbolos	 a	una	mayor	 congruencia
con	la	realidad,	estructuras	propias	depositadas	allí	por	la	naturaleza	de	los	humanos
o	 experiencia	 prioritaria	 en	 cualquier	 otra	 forma.	 La	 creciente	 congruencia	 con	 la
realidad	 de	 los	 conceptos	 humanos	 que	 representan	 hoy	 la	 naturaleza	 no	 humana
puede	servir,	como	mínimo,	de	ejemplo	de	la	capacidad	de	los	símbolos	hechos	por	el
hombre	para	desarrollarse	en	la	dirección	de	mayor	congruencia	con	la	realidad	o	de
ampliación	 del	 fondo	 social	 de	 conocimiento.	 También	 se	 sabe	 en	 general	 que	 en
todos	 los	 sectores	 de	 la	 humanidad	 donde	 ha	 pasado	 a	 ocupar	 un	 primer	 plano	 el
conocimiento	de	tipo	científico	de	lo	que	llamamos	naturaleza,	precedió	a	ese	hecho
un	 tipo	de	conocimiento	mágico-mítico.	Ese	carácter	 suyo	de	 reino	de	 los	espíritus
con	mayor	o	menor	potencialidad	de	poder	precedió	a	la	experiencia	de	la	naturaleza
como	un	universo	en	evolución	que	cambia	sin	objetivo	pero	de	acuerdo	a	un	orden
incorporado.

Como	el	paso	de	una	 imagen	mítica	de	 la	naturaleza	a	una	 imagen	científica	se
considera	 en	 general	 como	 algo	 sabido	 por	 todos	 y	 se	 da,	 en	 consecuencia,	 por
supuesto,	no	podemos	muchas	veces	apreciar	que	se	trata	de	un	ejemplo	elocuente	de
una	 de	 las	 direcciones	 tipo	 desarrollo	 en	 que	 pueden	 desarrollarse	 los	 símbolos
sonoros,	un	ejemplo	del	desarrollo	de	los	símbolos	hacia	una	mayor	congruencia	con
la	realidad.	Tomemos	como	ejemplo	una	vez	más	la	imagen	cambiante	del	sol.	El	que
el	 sol	 haya	 llegado	 a	 verse	 como	 un	 horno	 ardiente	 de	 helio,	 por	 expresarlo	 en	 el
lenguaje	de	los	legos,	puede	constituir	o	no	la	última	etapa	de	un	proceso	cognitivo.
Lo	más	seguro	es	un	desarrollo	en	la	dirección	de	mayor	congruencia	con	la	realidad.
Lo	mismo	podemos	decir	si	comparamos	bestiarios	medievales	con	un	libro	moderno
de	 animales	 con	 muchas	 reproducciones.	 En	 el	 primer	 caso	 podríamos	 hallar
descripciones	 coloristas	 del	 unicornio	 y	 otros	 animales	 que	 sabemos	 que	 son
productos	de	la	fantasía	humana,	que	se	presentan	como	reales.	Los	animales	míticos
han	desaparecido	mayoritariamente	de	los	libros	populares	con	imágenes	de	animales
de	nuestra	época.

Hay	muchos	otros	 ejemplos	más	que	muestran	que	el	 fondo	 social	de	 símbolos
puede	cambiar	de	una	condición	en	la	que	la	línea	que	separa	el	conocimiento	de	la

www.lectulandia.com	-	Página	114



fantasía	 y	 el	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 es	 imprecisa	 y	 hay	 un
desequilibrio	entre	los	dos	claramente	favorable	al	primero,	a	otra	condición	en	la	que
no	 hay	 ninguna	 ambigüedad	 en	 el	 contenido	 de	 fantasía	 y	 de	 congruencia	 con	 la
realidad	de	los	símbolos	en	el	campo	de	la	naturaleza	no	humana.	Aquí	es	evidente
que	en	la	relación	entre	los	dos	tipos	de	conocimiento	gana	la	partida	el	congruente
con	la	realidad.	Se	halla	claramente	en	ascenso	en	este	campo,	mientras	que	en	otros,
como	 en	 el	 del	 conocimiento	 de	 las	 sociedades	 humanas,	 el	 de	 la	 fantasía,	 por
ejemplo	 en	 la	 forma	 de	 ideales	 sociales,	 aún	 se	 plantea	 como	 un	 conocimiento
congruente	con	la	realidad.	En	estos	campos	la	distinción	entre	fantasía	y	realidad	es
confusa	 e	 impera	 claramente	 la	 primera	 en	 las	 formas	 predominantes	 de
conocimiento.

www.lectulandia.com	-	Página	115



L
VII

a	teoría	simbólica	del	conocimiento,	comparada	con	las	teorías	tradicionales	del
conocimiento	 que	 han	 predominado	 desde	 el	 siglo	 XVII	 hasta	 finales	 del	 XX,

puede	 servir	 como	 ejemplo	 de	 paso	 rápido	 de	 una	 situación	 de	 predominio	 de	 las
fantasías	 a	 un	 cambio	 en	 la	 relación	 favorable	 a	 una	 mayor	 congruencia	 con	 la
realidad.	La	expresión	congruencia	con	la	realidad	está	destinada	a	ayudar	a	corregir
una	 de	 las	 debilidades	 de	 las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento:	 la	 tendencia	 a
abordar	el	conocimiento	como	si	este	existiese	en	un	vacío.	Estas	teorías	especializan
en	general	excesivamente	el	conocimiento.	Abordan	su	función	cognitiva,	su	función
de	medio	 de	 orientación,	 como	 si	 se	 diese	 de	 una	 forma	 aislada	 independiente	 del
resto	 de	 sus	 funciones,	 sobre	 todo	 de	 su	 función	 de	 medio	 de	 comunicación.	 El
estatus	 ontológico	 del	 conocimiento,	 su	 lugar	 en	 el	mundo	 y	 por	 tanto	 la	 relación
entre	el	conocimiento,	los	que	conocen	y	lo	que	se	conoce,	sigue	siendo	confuso.	Al
separar	 el	 conocimiento	 del	 lenguaje	 se	 le	 priva	 de	 su	 anclaje	 en	 un	 mundo
multidimensional.	 Parece	 que	 es	 sólo	 una	 cosa	 de	 la	mente	 de	 los	 individuos.	Este
estatus	 confirma	 de	 forma	 implícita	 el	 supuesto	 tácito	 de	 que	 el	 conocimiento	 es,
como	el	lenguaje,	una	cosa	inmaterial,	algo	que	existe	fuera	del	mundo	material,	del
mundo	del	espacio	y	del	tiempo,	e	independientemente	de	él.	Pero	es	bien	sabido	que
no	puede	decirse	que	exista	algo	que	no	tenga	un	lugar	en	ese	mundo.	Es	indicativo
del	carácter	 fantasmal	de	muchas	 teorías	actuales	del	 lenguaje	y	el	conocimiento	el
que	reciba	en	ellas	escasa	atención	su	aspecto	de	algo	situado	en	el	espacio	y	en	el
tiempo.	El	que	todo	lo	que	tiene	un	lugar	en	el	tiempo	y	en	el	espacio	tiene	también
un	lugar	en	la	dimensión	simbólica	no	es	en	modo	alguno	incompatible	con	el	hecho
de	que	todo	lo	que	tiene	un	lugar	en	la	dimensión	simbólica	tiene	también	un	lugar	en
el	espacio	y	el	tiempo.

La	tendencia	a	hablar	del	conocimiento	como	si	existiese	más	allá	del	espacio	y	el
tiempo	va	unida	a	otras	que	parecen	indicar	que	exista	fuera	de	los	seres	humanos.	Se
ha	creado	todo	un	vocabulario	para	sostener	esta	existencia	etérea.	Verdad	y	validez
son	dos	ejemplos.	Tienen	normalmente	un	carácter	estático.	Se	han	substituido	aquí
por	 conceptos	 procesuales.	 Las	 pautas	 sonoras	 regularizadas	 en	 una	 sociedad
específica	 como	 símbolos	 de	 un	 objeto	 concreto	 pueden	 llegar	 a	 ser	más	 o	menos
congruentes	con	la	realidad	según	las	circunstancias.	El	concepto	de	verdad	tiene	su
función	y	 su	 lugar	 en	nuestro	vocabulario.	En	un	 tribunal	de	 justicia	puede	decirse
que	 un	 testigo	 ha	 dicho	 la	 verdad.	 Puede	 decirse	 tanto	 de	 un	 colegial	 como	 de
diplomáticos	que	han	dicho	una	mentira.	El	antónimo	del	concepto	de	verdad	es	el
concepto	de	mentira.	El	hombre	herido	que	tras	un	terremoto	les	dijo	a	los	guardias
del	hospital	que	había	estado	enterrado	bajo	 los	escombros	 treinta	y	cinco	días,	 les
dijo	 una	mentira	 para	 que	 le	 dejaran	 entrar.	 Pero	 este	 par	 de	 antónimos	 es	menos
utilizable	 en	 un	 marco	 científico.	 No	 resultaría	 correcto	 decir	 que	 el	 astrónomo

www.lectulandia.com	-	Página	116



alejandrino	Tolomeo	y	sus	contemporáneos	dijeron	una	mentira	mientras	Copérnico
dijo	 la	 verdad,	 que	 Newton	 dijo	 una	 mentira	 mientras	 que	 Einstein	 descubrió	 la
verdad.	Es	el	carácter	rígidamente	estático	del	concepto	«verdad»	lo	que	contribuye
tanto	 a	 su	 impropiedad	 como	 a	 sus	 connotaciones	 morales.	 El	 trabajo	 científico
procede,	por	el	contrario,	paso	a	paso.	Tiene	el	carácter	de	un	proceso	que	sigue	 la
dirección	de	mayor	congruencia	con	la	realidad	o	de	menor	contenido	de	fantasía	de
los	símbolos	a	diversos	niveles.	Sus	afirmaciones	pueden	 llegar	a	 ser	más	o	menos
adecuadas	 como	 símbolos	 de	 hechos.	 Hay	 muchos	 grados	 y	 matices	 en	 la
congruencia	 de	 símbolos	 sonoros	 con	 hechos.	 Que	 el	 sol	 es	 un	 cuerpo	 celeste
colocado	en	el	cielo	por	una	deidad	para	iluminar	los	días	de	los	seres	humanos	no	es
una	mentira,	sino	una	fantasía,	y	ni	siquiera	completamente	erróneo,	ya	que	el	sol	es
el	origen	de	la	luz	del	día.

La	 inseguridad	 respecto	al	 estatus	ontológico	del	 conocimiento	 se	ha	eliminado
aquí	 con	 el	 recordatorio	 de	 que	 el	 conocimiento	 es	 una	 pauta	 sonora	 que	 se	 puede
almacenar	en	la	memoria	de	la	gente,	cuyo	significado	socialmente	establecido	puede
pasar	de	una	condición	en	la	que	predomina	la	fantasía	a	otra	con	un	nivel	elevado	de
congruencia	con	la	realidad.	El	problema	básico	del	conocimiento	y	de	la	cognición
era	y	sigue	siendo	el	de	la	relación	entre	el	conocimiento	y	su	objeto,	los	hechos	que
representan.	 Hubo	 un	 periodo	 en	 que	 las	 gentes	 creían	 que	 el	 conocimiento
deformaba	 o	 bloqueaba	 inevitablemente	 la	 realidad.	 Los	 avances	 de	 las	 ciencias
naturales	 y	 de	 la	 tecnología	 relacionada	 con	 ellas	 contradicen,	 como	mínimo,	 esta
creencia.	No	hay	nada	más	característico	de	 la	 inseguridad	básica	que	acompaña	al
uso	 del	 concepto	 de	 conocimiento	 y	 con	 ello	 a	 todas	 las	 afirmaciones	 sobre	 su
relación	con	sus	objetos,	que	el	estigma	vinculado	al	uso	del	 término	 realidad.	Los
filósofos	 tienden	 a	 estigmatizar	 como	 ingenuos	 a	 los	 que	 utilizan	 este	 término	 en
estudios	sobre	la	naturaleza	del	conocimiento.	La	poderosa	influencia	de	la	filosofía
trascendental	nos	la	muestra	el	hecho	de	que	la	gente	tiene	miedo	a	utilizar	el	término
realidad	 al	 abordar	 el	 tema	 del	 conocimiento	 porque	 teme	 que	 la	 consideren	 poco
profesional,	 no	 familiarizada	 con	 la	 doctrina	 que	 ha	 llegado	 a	 aceptarse	 como	 un
axioma	 entre	 los	 cognoscenti:	 la	 doctrina	 según	 la	 cual	 el	 conocimiento	 deforma
inevitablemente,	u	oculta,	un	mundo	real.	Siempre	existe	la	posibilidad	de	errores	y
juicios	equivocados.	Pero	en	una	época	en	que	se	ha	perfeccionado	notablemente	la
comprobación	 institucional	 de	 la	 congruencia	 con	 la	 realidad	 de	 posibles
descubrimientos,	 al	 menos	 en	 algunas	 ciencias,	 puede	 considerarse	 anticuada	 la
doctrina	del	conocimiento	como	una	eterna	deformación	u	ocultación	de	la	realidad.
Porque	en	realidad	mientras	no	se	plantee	la	cuestión	de	¿qué	es	el	conocimiento?,	y
en	consecuencia	no	se	aclare,	no	es	posible	responder	con	exactitud	a	la	cuestión	de	si
y	hasta	qué	punto	corresponde	el	conocimiento	humano	a	su	objeto,	a	la	realidad	que
representa.

La	 teoría	 del	 símbolo,	 de	 la	 que	 se	 expone	 aquí	 un	 breve	 resumen,	 plantea	 y
resuelve	esa	cuestión	de	¿qué	es	conocimiento?	Se	limita	a	indicar	lo	que	las	teorías

www.lectulandia.com	-	Página	117



del	 conocimiento	 pierden	 de	 vista	 por	 una	 confusión	 artificiosa.	 Devuelve	 al
conocimiento	 su	 carácter	 lingüístico	 de	mensaje	 de	 persona	 a	 persona	 en	 forma	de
pautas	sonoras	más	o	menos	regularizadas.	Estas	pautas	sirven	a	los	humanos	en	una
forma	como	medio	de	comunicación,	en	otras	como	medios	de	orientación	y,	 en	 la
forma	de	pensamiento,	como	una	experimentación	silenciosa	con	soluciones	posibles
para	hallar	la	más	simple	y	mejor	de	todas	ellas.	Sobre	esa	base	podemos	decir	con
toda	 claridad	 que	 el	 conocimiento	 no	 tiene	 ninguna	 similitud	 ontológica	 con	 sus
objetos	salvo	si	se	convierte	en	su	propio	objeto.	El	quid	del	asunto	es	que	las	teorías
tradicionales	 del	 conocimiento	 no	 suelen	 aludir	 inequívocamente	 a	 los	 aspectos
sustantivos	del	conocimiento.	No	dicen	claramente	que	el	conocimiento	consiste	en
pautas	sonoras	que	están	socialmente	regularizadas	como	símbolos	de	hechos	reales.
He	evitado	coherentemente	en	este	marco	el	uso	del	concepto	«verdad».	El	término
congruencia	con	 la	realidad	que	he	utilizado	en	su	 lugar	ayuda	 también	a	aclarar	 la
relación	entre	el	símbolo	y	lo	que	simboliza.

Se	 tiende	 a	 veces	 a	 explicar	 esa	 relación	 como	 una	 especie	 de	 similitud.	 El
símbolo	puede	percibirse	literariamente	como	una	imagen	o	una	pintura	de	aquello	a
lo	que	representa.	Sin	embargo,	en	la	mayoría	de	los	casos,	en	todos	salvo	en	aquellos
en	los	que	están	representados	simbólicamente	los	propios	símbolos,	estos	símbolos
son	totalmente	distintos	de	lo	que	simbolizan.	El	conocimiento	del	sol	no	se	parece	en
nada	 al	 sol.	 No	 tienen	 semejanza	 alguna	 con	 él.	 Sin	 embargo,	 como	 pauta	 sonora
regularizada	entre	los	individuos	de	un	grupo	como	símbolo	del	sol,	puede	tener	un
contenido	 de	 fantasía	 superior	 o	 una	 congruencia	 con	 la	 realidad	 superior.	 Puede
desplazarse	a	lo	largo	de	los	siglos	hacia	lo	primero	o	hacia	lo	último.	La	imagen	del
sol	está	asociada	con	la	pauta	sonora	«sun»	en	inglés.	Se	almacena	de	ese	modo	en	la
memoria	 de	 los	 angloparlantes.	 Una	 investigación	 científica	 puede	 eliminar	 del
símbolo	del	objeto	elementos	de	 la	 fantasía	y	aumentar	 la	congruencia	del	 símbolo
con	 el	 objeto.	 De	 hecho,	 una	 de	 las	 razones	 de	 que	 se	 haya	 introducido	 aquí	 el
concepto	 congruencia	 con	 la	 realidad	 es	 el	 deseo	 de	 evitar	 la	 imagen	 de	 cuadro	 o
espejo.	 El	 término	 congruencia	 con	 la	 realidad	 puede	 atraer	 la	 atención	 hacia	 la
mayor	o	menor	concurrencia	entre	los	objetos	y	el	conocimiento	que	se	tiene	de	ellos.
Lo	 que	 puede	 verse	 como	 conocimiento,	 si	 su	 función	 principal	 es	 la	 de	 servir	 de
medio	 de	 orientación,	 puede	 verse	 como	 lenguaje	 si	 la	 atención	 se	 centra	 en	 el
mensaje	que	transporta	de	un	individuo	a	otro.

Quizá	 pueda	 ayudar	 en	 ese	 sentido	 la	 teoría	 del	 símbolo	 a	 zanjar	 esa	 larga
polémica	de	si	los	humanos	pueden	identificar	los	objetos	como	son	realmente	o	si	no
pueden	nunca	descubrir	«la	verdad»	del	mundo	en	el	que	viven,	y	en	consecuencia
tampoco	 de	 sí	 mismos,	 por	 la	 estructura	 autónoma	 de	 su	 facultad	 cognitiva,	 por
formas	de	pensamiento	grabadas	en	 la	mente	anteriores	a	 toda	experiencia,	Ha	sido
una	 disputa	 extraña,	 la	 de	 esas	 formas	 de	 pensar	 que	 existen	 en	 los	 humanos
previamente	a	cualquier	experiencia	de	objeto.	Porque	entraña,	entre	otras	cosas,	que
los	 humanos	 evolucionaron	 inicialmente	 sin	 un	mundo	 y	 por	 tanto	 sin	 objetos	 que

www.lectulandia.com	-	Página	118



tuviesen	 que	 identificar,	 y	 que	 entraron	 en	 el	 mundo,	 por	 accidente,	 como	 si
dijésemos,	 como	 por	 una	 especie	 de	 reflexión.	 Para	 penetrar	 en	 el	 espíritu	 del
transcendentalismo	hay	 que	 considerar	 seriamente	 la	 posibilidad	 de	 que	 la	 facultad
humana	de	identificar	objetos	esté	estructurada	de	ese	modo	por	naturaleza	con	el	fin
de	engañamos.	Descartes	consideró	muy	explícitamente	el	asunto	de	si	el	mundo	tal
como	 lo	 conocemos	 no	 sería	 una	 ilusión.	 Es	 indudable	 que	 fue	 algo	más	 que	 una
coincidencia	el	que	en	un	período	en	el	que	un	tipo	de	conocimiento	más	congruente
con	la	realidad	en	la	forma	de	ciencia	natural	alcanzó	el	predominio,	naciese	también
la	duda	filosófica	sobre	si	los	humanos	son	capaces	de	alcanzar	algún	conocimiento
verdadero	 del	mundo	 en	 el	 que	 viven;	 en	 otras	 palabras,	 si	 el	 mundo	 tal	 como	 lo
experimentan	 no	 es	 sólo	 una	 ilusión.	 Una	 especie	 de	 criaturas	 equipadas	 por
naturaleza	con	una	 facultad	de	cognición	defectuosa	difícilmente	habría	 tenido,	nos
atrevemos	 a	 decir,	 oportunidad	 de	 sobrevivir	 en	 un	 mundo	 en	 el	 que	 muchos
animales,	incluidos	los	llamados	de	presa,	estaban	equipados	por	naturaleza	con	una
facultad	cognitiva	de	gran	eficacia.

El	período	en	que	Descartes	planteó	esta	cuestión	 fue	 también	un	período	en	el
que	 la	 supremacía	 de	 la	 facultad	 cognitiva	 de	 los	 humanos	 se	 manifestó	 en	 un
creciente	 dominio	 humano	de	 la	 naturaleza	 no	 humana.	Esta	 pacificación	 creciente
del	mundo	animal	habitado	por	humanos	puede	que	no	sea	del	todo	desdeñable	como
indicio	de	la	calidad	de	la	cognición	humana.	Cabe	preguntarse	por	qué	la	capacidad
humana	para	eliminar	ilusiones,	para	otorgar	predominio	al	conocimiento	congruente
con	la	realidad	sobre	el	conocimiento	de	la	fantasía,	va	tan	por	detrás	en	campos	en
que	los	objetos	de	investigación	son	los	propios	seres	humanos,	respecto	al	desarrollo
del	conocimiento	en	el	campo	de	 la	naturaleza	no	humana.	Resulta	 tentador	pensar
que	los	diferenciales	de	pacificación	tengan	algo	que	ver	con	ello.

Sea	así	o	no,	la	base	de	un	discurso	sobre	la	naturaleza	del	conocimiento	humano
propuesta	 aquí	ha	 cambiado,	 como	 se	puede	ver.	Por	una	parte	 el	 conocimiento	 tal
como	se	concibe	aquí	es	un	proceso,	el	proceso	de	aprendizaje	de	la	humanidad,	no	el
proceso	 de	 aprendizaje	 de	 una	 persona	 individual	 que	 adquiere	 supuestamente	 el
conocimiento	 partiendo	 de	 cero.	 Esa	 es	 una	 concepción	 del	 conocimiento	 más
íntimamente	conectada	con	 los	hechos,	aunque	menos	 íntimamente	con	 la	 tradición
de	 las	 teorías	del	conocimiento.	Por	muy	grandes	e	 innovadoras	que	puedan	ser	 las
aportaciones	 que	 hagan	 personas	 individuales	 al	 conocimiento	 regularizado	 de	 su
época	(y	no	hay	por	qué	negar	el	papel	que	pueden	desempeñar	en	el	desarrollo	del
fondo	social	de	 los	conocimientos	de	 la	humanidad	 las	extraordinarias	aportaciones
innovadoras	 de	 individuos	 famosos),	 es	 el	 desarrollo	 de	 este	 fondo	 social	 de
conocimiento	 lo	 que	 constituye	 fuente	 y	 origen	 de	 toda	 aportación	 individual	 al
conocimiento.	 Es	 la	 recepción	 en	 la	 reserva	 públicamente	 reconocida	 de
conocimientos,	que	constituye	por	su	parte	con	bastante	frecuencia	un	proceso	muy
largo,	lo	que	indica	la	transición	de	un	punto	de	vista	privado	que	puede	o	no	ser	la
idée	fixe	de	un	sólo	 individuo	a	una	aportación	a	 la	corriente	general	del	desarrollo

www.lectulandia.com	-	Página	119



del	conocimiento	de	la	humanidad.
Tomemos	como	ejemplo	el	concepto	de	un	universo	con	el	sol	como	centro.	Era

conocido	 mucho	 antes	 de	 que	 Copérnico	 le	 diese	 una	 forma	 que	 le	 otorgase
aceptación	 entre	 los	 contemporáneos	 y	 con	 ello	 el	 ingreso	 en	 el	 fondo	 público	 del
conocimiento.	 Lo	 conocieron	 en	 la	 antigüedad	 diversos	 individuos,	 entre	 ellos
Tolomeo	de	Alejandría.	Este	lo	rechazó	sobre	todo,	parece	ser,	por	la	evidencia	con
que	 contradecía	 las	 pruebas	 que	 nos	 aportaban	 los	 sentidos.	 Los	 puntos	 de	 vista
conflictivos	 y	 las	 luchas	 por	 la	 aceptación	 forman	 parte	 integrante	 del	 proceso	 de
conocimiento	 de	 la	 humanidad.	 Una	 de	 las	 tesis	 básicas	 de	 este	 ensayo,	 que	 el
conocimiento	 se	 centra	 en	 un	 nosotros,	 que	 el	 conocimiento	 tiene	 el	 carácter	 de
mensajes	 de	 personas	 a	 personas,	 ha	 de	 enfrentarse	 a	 dificultades	 similares.	Choca
con	una	doctrina	dominante	profundamente	arraigada	según	la	cual	el	conocimiento
está	centrado	en	el	yo.	El	sujeto	del	conocimiento	puede	cambiar	del	yo,	la	primera
persona	 singularis,	 al	 nosotros,	 la	 primera	 persona	 pluralis.	 Es	 coherente	 con	 este
cambio	 el	 que	 se	 considere	 aquí	 el	 conocimiento	 inseparable	 de	 un	 lenguaje.	 El
desarrollo	 del	 conocimiento	 humano	 tal	 como	 lo	 conocemos	 sería	 imposible	 sin	 la
capacidad	 humana	 única	 de	 transmitir	 conocimiento	 en	 la	 forma	 de	 elementos
lingüísticos	de	una	generación	a	otra.	Trátese	de	una	transmisión	oral	o	a	través	de	un
libro,	 no	 hay	 duda	 de	 que	 el	 conocimiento	 se	 puede	 comunicar	 en	 la	 forma	 de	 un
lenguaje	 de	 persona	 a	 persona,	 lo	 que	 hace	 posible	 la	 transmisión	 masiva	 de
conocimiento	de	una	generación	a	otra.

Podemos	distinguir	si	queremos	entre	diferentes	niveles	de	conocimiento.	Pero	no
hay	ninguna	comunicación	 lingüística	que	no	 tenga	el	 carácter	y	 la	 función	de	una
transmisión	de	conocimiento.	No	hay	en	ese	sentido	ninguna	diferencia	esencial	entre
la	 famosa	 fórmula	 de	 Einstein	 que	 identifica	 simbólicamente	 masa	 y	 energía	 y	 la
afirmación	de	que	el	agua	de	la	cafetera	está	hirviendo.	Ambas	tienen	el	carácter	de
símbolos	 sonoros	y	 las	 pautas	 sonoras	 transmiten	 en	 ambos	 casos	 conocimiento	de
una	 persona	 a	 otra.	 Lenguaje	 y	 conocimiento	 no	 son	 dos	 datos	 diferentes	 y	 que
existan	 separadamente,	 sino	 funciones	 diferentes	 del	 mismo	 acontecimiento,
símbolos	 sonoros,	 de	 pautas	 sonoras	 que	 simbolizan	 objetos	 de	 comunicación.	 El
concepto	 de	 conocimiento	 acentúa	 el	 hecho	 de	 que	 pueden	 almacenarse	 símbolos
sonoros	 en	 los	 sectores	 de	 la	memoria	 de	 un	 individuo	y	 que,	 cuando	 se	 hace,	 sus
aspectos	 vocales	 pueden	 quedar	 temporalmente	 silenciados	 e	 inactivos.	 Pero	 se
reactivan	 si	 se	 recogen	 de	 la	 memoria	 del	 individuo	 los	 datos	 simbolizados
almacenados	 allí	 y	 se	 disponen	 de	 nuevo	 para	 la	 comunicación	 como	 símbolos
audibles	o	visibles.	Este	reconocimiento	de	la	identidad	substancial	del	lenguaje	y	el
conocimiento	permite	remediar	uno	de	los	mayores	fallos	de	las	teorías	tradicionales
del	 conocimiento.	 Insistiendo	 sobre	 lo	 dicho	 ya,	 estas	 teorías	 no	 investigan	 el
problema	de	qué	es	en	realidad	el	conocimiento,	de	su	forma	de	existencia.	Su	estatus
ontológico	 sigue	 siendo	 impreciso.	 Los	 problemas	 de	 conocimiento	 se	 abordan	 a
veces	 como	 si	 fuesen	 problemas	 de	 la	 naturaleza,	 pero	 el	 conocimiento	 se	 aborda

www.lectulandia.com	-	Página	120



también	 con	 frecuencia	 como	 un	 ingrediente	 de	 la	 cultura	 y	 como	 totalmente
inmaterial.

Surgen	hasta	el	momento	dos	focos	principales	de	desviación	respecto	a	la	teoría
del	conocimiento	tradicional.

1.	 Como	acabo	de	decir,	el	conocimiento,	igual	que	un	lenguaje,	no	se	enfoca	aquí
ya	 como	 una	 idea	 desencamada	 y	 etérea	 de	 estatus	 ontológico	 impreciso,	 en
cuanto	a	su	modo	de	existencia.	Se	considera,	en	primer	lugar,	actualización	de
una	 potencialidad	 biológica	 a	 través	 del	 encuentro	 de	 un	 individuo	 con	 otros
individuos.	Se	considera	el	conocimiento,	lo	mismo	que	el	lenguaje,	una	red	de
símbolos	implantados	socialmente	o,	si	se	prefiere,	culturalmente,	en	un	espacio
fisiológico	 destinado	 a	 su	 implantación.	 Sin	 la	 recepción	 de	 una	 reserva	 de
conocimiento	 social,	 los	 seres	 humanos	 individuales	 no	 pueden	 orientarse
adecuadamente	 y	 no	 pueden	 por	 tanto	 sobrevivir.	 Así	 que	 el	 conocimiento
pertenece	ontológicamente,	 lo	mismo	que	el	 lenguaje,	 a	ese	gran	 sector	de	 los
procesos	 que	 vinculan	 naturaleza	 y	 cultura	 o	 sociedad.	 No	 es	 inmaterial	 ni
mucho	 menos.	 Sin	 regularización	 social	 de	 pautas	 sonoras	 y	 depósito	 de	 su
función	 simbólica	 en	 las	 vías	 mnemotécnicas	 del	 individuo,	 no	 podrían
materializarse	los	procesos	que	sumariamente	llamamos	conocimiento.

2.	 La	 segunda	 desviación	 principal	 respecto	 a	 la	 doctrina	 aceptada	 del
conocimiento	se	refiere	al	carácter	simbólico	de	este.	Ayuda	a	definir	con	mayor
precisión	qué	es	lo	que	se	dice	que	corresponda	a	algo	distinto	en	afirmaciones
como	 «esta	 afirmación	 es	 verdad»	 o,	 alternativamente,	 «no	 es	 verdad».	 Lo
tradicional	 es	 que	 uno	 tenga	 que	 darse	 por	 satisfecho	 con	 que	 el	 discurso	 se
centre	en	la	correspondencia	entre	ideas,	conceptos,	teorías	o	conocimientos	de
una	 persona	 llamada	 el	 sujeto,	 con	 hechos	 de	 cualquier	 género,	 llamados
objetos.	 Aquí	 el	 conocimiento	 no	 está	 separado	 del	 marco	 de	 comunicación
humana.	 La	 cuestión	 es	 si	 componentes	 de	 un	 lenguaje,	 socialmente
regularizados	 como	 símbolos,	 corresponden	 a	 aquello	 que	 se	 pretende	 que
simbolicen	y	en	qué	medida.	Un	ejemplo	es	la	expresión	«ser	humano».	Es	una
pauta	 sonora	 que	 le	 representa	 simbólicamente	 a	 usted	 y	 a	 mí	 y	 a	 todos	 los
demás	 miembros	 de	 la	 especie	 humana.	 Este	 símbolo	 puede	 enviarse	 en	 un
mensaje,	como	en	este	caso,	de	una	persona	a	otra.	La	cuestión	es	de	nuevo	si	y
en	qué	medida	el	conocimiento	general	regularizado,	que	puede	dividirse	en	los
humanos	 como	 creaciones	 de	 Dios	 o	 como	 productos	 de	 la	 evolución,	 es
congruente	 con	 la	 realidad,	 o	 en	 qué	 medida	 es	 fantasía	 aliada	 con	 deseos	 y
temores.	 Esta	 desviación	 entraña,	 como	 se	 puede	 ver,	 un	 cambio	 de	 foco	 de
atención	 del	 conocedor	 individual	 como	 sujeto	 de	 conocimiento	 a	 grupos
humanos	 y	 en	 último	 término	 a	 la	 humanidad	 en	 la	 que	 el	 conocimiento

www.lectulandia.com	-	Página	121



representado	 simbólicamente	por	pautas	 sonoras	 específicas	o,	 como	 se	dice	 a
menudo,	su	significado,	ha	llegado	a	alcanzar	en	su	desarrollo	su	forma	regular
actual.

El	problema	de	la	correspondencia	se	enmarca	tradicionalmente	en	una	estructura
de	 referencia	 estacionaria.	 Aquí	 se	 enmarca,	 por	 el	 contrario,	 de	 acuerdo	 con	 los
hechos,	 en	 una	 estructura	 procesual.	 La	 gran	 variabilidad	 de	 las	 pautas	 sonoras	 de
conocimiento	 o	 información	 que	 están	 regularizadas	 para	 transmitir	 de	 persona	 a
persona,	 permite	 que	 grupos	 enteros	 de	 símbolos	 cambien	 a	 lo	 largo	 del	 tiempo
pasando	de	menor	a	mayor	congruencia	con	la	realidad	o	también	de	menor	a	mayor
contenido	fantástico.	El	carácter	peculiar	del	aparato	vocal	humano	y	sus	conexiones
corticales	 permiten	 también	 ampliar	 las	 pautas	 sonoras	 de	 un	 idioma	 y	 establecer
nuevas	 pautas	 sonoras	 como	 símbolos	 de	 nuevos	 descubrimientos,	 de	 nuevas
experiencias	de	tipo	general,	que	exigen	comunicación.	Quizás	no	habría	sido	posible
una	 ampliación	 del	 conocimiento	 humano	 si	 no	 se	 hubiese	 podido	 ampliar	 el
vocabulario	de	los	individuos,	su	equipamiento	para	producir	combinaciones	sonoras
que	pudiesen	servir	como	portadoras	de	mensajes	relativos	a	nuevas	experiencias.

La	amplitud	del	propio	conocimiento	humano	es	algo	sobradamente	conocido.	Y
lo	 es	 también	 que	 el	 crecimiento	 del	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 fue
relativamente	 lento	 en	 las	primeras	 etapas,	 que	 su	 ritmo	 se	 aceleró	 con	 el	 paso	del
tiempo	 y	 que	 aún	 sigue	 acelerándose.	 Es	 del	 dominio	 público	 que	 los	 humanos
utilizaron	durante	muchos	miles	de	años	mayoritariamente	armas	e	instrumentos	con
piedra	como	su	material	más	duradero	y	que	adquirieron	lentamente	el	conocimiento
del	 manejo	 de	 metales	 como	 materia	 prima	 para	 sus	 armas	 y	 herramientas.	 El
crecimiento	 rápido	del	conocimiento	humano	en	 tiempos	más	 recientes,	 tan	visible,
sobre	 todo	 en	 el	 campo	 de	 la	 naturaleza	 no	 humana,	 es	 también	 un	 hecho	 bien
conocido.	Los	grupos	humanos	que	aportaron	innovaciones	del	conocimiento	en	cada
etapa	determinada	variaron	notablemente;	 fueron	diferentes	 en	 las	diferentes	 etapas
del	desarrollo	del	conocimiento.	Pero	las	innovaciones	principales	del	conocimiento
se	propagaron,	con	gran	regularidad,	a	lo	largo	del	tiempo,	desde	los	grupos	humanos
originarios	 a	 muchos	 otros.	 La	 difusión	 de	 nuevos	 conocimientos	 desde	 ciertos
centros	 a	 otros	 grupos	 solía	 ser	 mucho	 más	 lenta	 de	 lo	 que	 es	 hoy,	 pero	 era	 una
característica	normal	del	crecimiento	del	conocimiento	humano	desde	 la	época	más
remota	que	tenemos	noticia.

Todo	esto	es	sobradamente	conocido.	Pero	sólo	se	conoce	a	nivel	empírico.	Por	lo
que	 se	 refiere	 a	 las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento,	 se	 ha	 mantenido	 casi
totalmente	al	margen	de	su	ámbito	de	consideración,	aunque	es	evidente	que	todo	el
que	 utiliza	 el	 fondo	 disponible	 de	 conocimiento	 humano	 o	 que	 contribuye	 a	 su
ampliación	 se	 apoya	 en	 los	 hombros	 de	 predecesores	 mayoritariamente	 anónimos,
que	individualmente	o	como	grupo	hicieron	una	aportación	perdurable	al	crecimiento
del	 conocimiento	 humano.	 Una	 tradición	 epistemológica	 profundamente	 arraigada

www.lectulandia.com	-	Página	122



excluye	 este	 largo	 proceso	 de	 ampliación	 del	 conocimiento	 de	 cualquier
consideración	 a	 nivel	 teórico.	 Uno	 de	 los	 motivos	 de	 este	 bloqueo	 es	 muy
probablemente	el	hecho	de	que	la	inclusión	del	proceso	de	crecimiento	a	largo	plazo
del	conocimiento	en	una	teoría	del	conocimiento	no	es	compatible	con	los	supuestos
básicos	 en	 que	 se	 apoyan	 las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento.	 No	 es
compatible,	por	ejemplo,	con	un	modelo	de	una	relación	sujeto-objeto	de	acuerdo	con
la	 cual	 la	 imagen	 del	 sujeto	 se	 pauta	 partiendo	 del	 supuesto	 de	 que	 los	 individuos
adquieren	conocimiento	por	su	cuenta	como	sujetos	totalmente	independientes	que	no
dependen	para	nada	de	generaciones	anteriores.

Suele	darse	por	supuesto	también	que	en	una	teoría	del	conocimiento	sólo	merece
la	pena	considerar	el	conocimiento	científico	y	hasta	quizás	únicamente	el	físico.	Es
indudable	que	la	transición	al	tipo	de	investigación	que	hoy	se	llama	científica	en	el
campo	de	la	naturaleza	no	humana	puede	considerarse	un	avance	transcendental	en	la
búsqueda	 humana	 de	 una	 ampliación	 del	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad.
Pero	 resulta	 también	 indiscutible	 que	 este	 avance	 trascendental	 no	 podría	 haberse
logrado	 sin	 un	 prolongado	 crecimiento	 previo	 del	 conocimiento	 precientífico	 en	 el
sentido	 de	 mayor	 congruencia	 con	 la	 realidad.	 Copérnico	 debió	 muchísimo	 a
Tolomeo	y	a	otros	 autores	de	 la	 antigüedad.	La	 transición	de	una	etapa	cazadora	y
recolectora	a	la	ganadera	y	agrícola	constituyó	también	un	paso	hacia	la	ampliación
del	conocimiento	congruente	con	la	realidad.	La	domesticación	de	animales	y	plantas,
lo	 mismo	 que	 el	 desarrollo	 de	 la	 escritura	 y	 la	 lectura,	 de	 la	 transmisión	 del
conocimiento	por	símbolos	visuales	además	de	su	transmisión	por	medio	de	símbolos
auditivos,	 fue	 una	 etapa	 en	 el	 camino	 que	 va	 del	 conocimiento	 precientífico	 al
científico.	Sin	estos	y	otros	avances	previos	del	conocimiento,	difícilmente	se	habría
podido	 dar	 el	 paso	 decisivo	 a	 la	 forma	 científica	 de	 ampliar	 el	 fondo	 humano	 de
conocimiento	congruente	con	la	realidad.

La	 explicación	 tradicional	 de	 la	 aparición	 de	 la	 ciencia	 como	 el	 invento
semiaccidental	 de	 unos	 cuantos	 individuos	 excepcionales,	 olvida	 por	 entero	 lo	 que
esos	descubridores	de	la	investigación	de	tipo	científico	deben	a	avances	previos	del
conocimiento	humano	y	al	gran	cuerpo	de	conocimiento	de	la	naturaleza	congruente
con	la	realidad	que	había	estado	creciendo	durante	los	milenios	previos	a	la	aparición
del	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 en	 la	 forma	 científica.	 No	 es	 posible
explicar	adecuadamente	el	gran	avance	hacia	la	fase	científica	sin	tener	en	cuenta	las
fases	precientíficas	del	crecimiento	del	conocimiento	humano	de	la	naturaleza.	Hace
falta	mucha	 investigación	empírica	para	conseguir	que	 resulten	plenamente	visibles
esas	 relaciones.	 Pero	 hace	 falta	 también	 un	 modelo	 teórico	 del	 crecimiento	 del
conocimiento	humano	que	se	aparte	de	las	teorías	existentes.	La	teoría	simbólica	del
conocimiento	es	una	tentativa	en	esa	dirección,	que	aborda	el	conocimiento	como	un
proceso	 a	 largo	 plazo,	 como	 conjuntos	 de	 símbolos	 en	 estado	 de	 flujo.	 Estos
conjuntos	 pueden	 desplazarse	 en	 una	 de	 las	 dos	 direcciones	 representadas	 por	 una
serie	de	criterios.	El	conocimiento	puede	avanzar	o	retroceder,	aumentar	o	disminuir.

www.lectulandia.com	-	Página	123



Puede,	como	ya	se	indicó,	pasar	a	ser	más	congruente	con	la	realidad,	a	tener	menos
contenido	fantástico	o	al	revés.

Hasta	el	momento,	pues,	el	conocimiento	de	la	naturaleza	no	humana	por	parte	de
la	 humanidad,	 con	 numerosas	 fluctuaciones	 mayores	 y	 menores,	 ha	 avanzado
firmemente	 en	 la	 dirección	 del	 crecimiento	 y	 de	más	 realismo.	 Puede	 servir	 como
modelo	un	desarrollo	a	largo	plazo	con	una	dirección	específica	y	de	la	característica
de	 orden	diacrónico	 de	 desarrollos	 de	 este	 tipo	 de	 orden	 sucesivo,	 o	 uno	detrás	 de
otro.	 Cualquier	 etapa	 posterior	 concreta	 presupone	 las	 etapas	 precedentes	 pero	 no
puede	 esperarse	 que	 siga	 a	 ellas	 como	 una	 consecuencia	 necesaria.	 De	 hecho,	 el
carácter	procesual	del	conocimiento	como	ejemplo	de	un	orden	sucesivo	se	admite	en
general	 por	 lo	 que	 respecta	 a	 las	 primeras	 etapas	 y	 a	 la	 última	 del	 proceso	 de
conocimiento.	Entre	ellas	se	extiende	un	área	normalmente	llamada	historia	en	la	que
el	aluvión	de	detalles	de	que	disponen	los	investigadores	tiende	a	impedirles	ver	con
claridad	 la	 estructura	 del	 desarrollo,	 las	 características	 de	 un	 orden	 sucesivo.
Respecto	 a	 las	 primeras	 etapas	 del	 desarrollo	 del	 conocimiento	 humano	 puede
aclaramos	algo	el	hecho	de	que	el	conocimiento	y	el	uso	del	metal	como	la	materia
prima	de	las	herramientas	no	precedió	sino	que	siguió	al	conocimiento	y	el	uso	de	la
piedra.	Tenemos	conciencia	del	hecho	de	que	el	uso	del	hierro	para	fines	humanos	es
más	 complejo	y	 exige	más	habilidad	que	 el	 uso	del	 cobre.	El	 conocimiento	que	 se
obtuvo	manejando	aleaciones	de	cobre	como	el	bronce	sirvió	como	punto	de	apoyo
en	el	camino	hacia	la	manufactura,	más	difícil,	de	herramientas	de	hierro.

Identificamos	 así	mismo	 el	 orden	 de	 cambio	 sucesivo	 en	 nuestra	 propia	 época
cuando	 hablamos	 de	 países	 desarrollados	 y	 en	 desarrollo.	 Según	 las	 fantasías
actuales,	 sólo	 el	 período	 flanqueado	 por	 estas	 dos	 etapas	 de	 desarrollo	 tiene	 un
carácter	 absolutamente	 no	 desarrollal	 o	 histórico.	 Además,	 la	 propia	 época	 actual
brinda	 muchos	 ejemplos	 fácilmente	 accesibles	 de	 etapas	 distintas	 de	 un	 orden
sucesivo	 que	 existen	 codo	 a	 codo	 o	 siguiéndose	 unas	 a	 otras	 en	 una	 sucesión
diacrónica.	 Este	 tipo	 de	 orden	 no	 es	 exclusivo	 del	 conocimiento.	 Sin	 embargo,	 el
desarrollo	 del	 conocimiento	 humano	 es	 un	 buen	 ejemplo	 de	 este	 tipo	 de	 orden.
Entraña,	 como	 es	 fácil	 de	 ver,	 que	 la	 humanidad,	 enfocada	 ella	 misma	 como	 un
proceso,	 sustituye	 como	 sujeto	 del	 conocimiento	 al	 cuadro	 ficticio	 de	 un	 individuo
totalmente	 independiente	 y	 autónomo.	 Tarde	 o	 temprano	 ha	 de	 hacerse	 visible	 el
carácter	 desarrollal	 del	 período	 que	 hoy	 llamamos	 historia,	 ese	 periodo	 que	 abarca
desde	la	antigüedad	a	los	tiempos	premodernos,	con	todos	sus	altibajos.	En	ese	marco
puede	 que	 baste	 una	 visión	 panorámica	 del	 proceso	 del	 conocimiento	 para	 que
resalten	 los	 vacíos	 de	 nuestro	 conocimiento	 actual	 tanto	 a	 nivel	 empírico	 como	 a
nivel	 teórico.	 No	 es	 fácil	 ver	 el	 proceso	 del	 conocimiento	 a	 largo	 plazo	 como	 un
desarrollo,	entre	otras	cosas	porque	poseemos	hoy,	y	es	algo	que	damos	por	supuesto,
conocimientos	 como	 el	 del	 origen	 de	 tas	 enfermedades	 infecciosas	 que	 fueron
totalmente	inaccesibles	para	una	larga	estirpe	de	generaciones	anteriores	a	nosotros.
A	 los	que	ya	 saben	 les	 resulta	difícil	 reconstruir	 las	 condiciones	de	 los	que	aún	no

www.lectulandia.com	-	Página	124



sabían	 para	 poder	 entenderlas.	 Esta	 ampliación	 de	 la	 propia	 imaginación	 es
imprescindible	para	poder	entender	más	plenamente	el	proceso	de	conocimiento	y	las
características	de	un	orden	sucesivo.

Pasa	 a	 resultar	 más	 visible	 así	 un	 aspecto	 del	 proceso	 de	 crecimiento	 del
conocimiento	que	puede	pasarse	por	alto	 fácilmente.	Ya	hemos	 llamado	 la	atención
sobre	 el	 hecho	 de	 que	 este	 proceso	 es	 exclusivamente	 humano.	 La	 capacidad	 de
transmitir	 conocimiento	 en	 forma	 de	 símbolos	 de	 una	 generación	 a	 otra	 es	 una
condición	 decisiva	 para	 que	 pueda	 aumentar	 el	 conocimiento.	 Permite	 a	 una
generación	 posterior	 utilizar	 conocimiento	 sin	 tener	 que	 pasar	 por	 todos	 los
experimentos	 y	 experiencias	 que	 necesitaron	 sus	 antepasados	 para	 alcanzar	 ese
conocimiento.	 Normalmente	 no	 tenemos	 conciencia	 del	 hecho	 de	 que	 nuestras
propias	 formas	 de	 pensar	 y	 de	 percibir	 el	 mundo	 están	 encauzadas	 por	 canales
específicos	a	través	del	lenguaje	socialmente	regularizado	que	uno	ha	hecho	propio	y
que	 utiliza	 sin	 el	 menor	 esfuerzo	 como	 algo	 natural.	 Como	 podemos	 utilizar	 el
lenguaje	y	el	conocimiento	tal	cual	son	cuando	nos	incorporamos	a	la	comunidad	de
los	 vivos,	 no	 tenemos	 la	 menor	 conciencia	 del	 hecho	 de	 que	 se	 invirtieron	 en	 su
elaboración	el	trabajo	y	la	experiencia	de	generaciones	ya	difuntas.

El	 propio	 término	 «conciencia»	 puede	 servir	 de	 ejemplo.	 Tal	 como	 se	 utiliza
rutinariamente	 no	 parece	 tener	 una	 relación	 particularmente	 estrecha	 con	 el
conocimiento.	Si	reflexionamos,	quizás	podamos	descubrir	que	el	término	conciencia
suele	 utilizarse	 como	 si	 se	 refiriese	 a	 la	 forma	 cuyo	 contenido	 es	 el	 conocimiento.
Pero	 ¿la	 forma	 de	 qué?	 La	 concepción	 que	 representa	 al	 ser	 humano	 como	 una
especie	 de	 vasija,	 en	 un	 recipiente	 que	 separa	 sólidamente	 algo	 interior	 del	mundo
externo,	ha	arraigado	en	lenguajes	como	el	inglés,	el	francés	o	el	alemán.	Hace	falta
un	gran	 esfuerzo	de	distanciamiento	para	percibir	 que	 la	 imaginería	 es	 todo	menos
evidente	por	sí	misma	y	merece	un	examen	más	detenido.	Es	ilusión	pensar	que	esa
conciencia	pueda	ser	algo	así	como	una	especie	de	etapa	previa	a	toda	experiencia	o
conocimiento,	o	como	una	habitación	grande	que	puede	llenarse	con	conocimiento	lo
mismo	que	puede	llenarse	una	bodega	con	botellas	de	vino.	«Tenemos	conciencia	de
nosotros	 mismos»	 significa	 en	 esencia	 que	 tenemos	 conocimiento	 de	 nosotros
mismos.	 He	 aquí	 un	 ejemplo	 de	 cómo	 pueden	 extraviamos	 los	 símbolos.	 No	 hay
ninguna	 separación	 de	 forma	 y	 contenido.	 Ninguna	 conciencia	 sin	 conocimiento,
ningún	conocimiento	sin	conciencia.	Conciencia	es	sólo	otra	palabra	para	designar	la
condición	 en	 la	 que	 pueden	 movilizarse	 a	 voluntad,	 de	 modo	 normal,	 símbolos
sonoros	 almacenados	 o,	 dicho	 de	 otro	 modo,	 conocimiento	 como	 medio	 de
orientación.	El	término	freudiano	«inconsciente»	alude	a	una	condición	en	la	que	no
pueden	recordarse	a	voluntad	experiencias	almacenadas,	pese	a	que	aún	puedan	ser
eficaces	como	determinantes	de	 la	acción.	Algunas	experiencias	almacenadas	como
parte	 del	 propio	 conocimiento	 no	 pueden	 recordarse	 o	 sólo	 pueden	 recordarse	 con
ayuda	médica.

La	cuestión	decisiva	de	si	símbolos	socialmente	regularizados	corresponden,	y	en

www.lectulandia.com	-	Página	125



qué	medida,	a	 los	hechos	 tal	 cual	 son	ha	de	 seguir	 siendo	en	 realidad	una	cuestión
dudosa	y	en	último	termino	insoluble.	La	razón	es	evidente.	El	mundo	es	inmenso.	La
idea	de	que	una	persona	 individual	 puede	 adquirir	 conocimiento	 congruente	 con	 la
realidad	de	este	mundo	vasto	y	complejo	en	que	vivimos	basándose	exclusivamente
en	recursos	personales,	es	una	idea	ilusoria.	Sin	embargo,	el	ideal	de	un	ser	humano
omnisciente,	de	una	persona	que	conoce	la	verdad	de	todo,	opera	implícitamente	en
muchas	 teorías	clásicas	del	conocimiento.	Se	halla	presente	en	ellas	como	supuesto
tácito	 la	 imagen	de	un	mundo	 finito	que	una	persona	podría	 llegar	a	conocer	en	su
totalidad.	Puede	hallarse	oculto	tras	conceptos	como	«verdad»	o	«racionalidad».	Es	el
ideal	 no	 expreso	 en	 que	 se	 basa	 un	 enfoque	 estacionario	 del	 problema	 del
conocimiento	que	comparten	todas	las	filosofías	de	la	corriente	general.

Ha	habido	excepciones.	Los	sistemas	de	Hegel	y	de	Comte	probablemente	sean
las	 excepciones	 más	 conocidas.	 Los	 dos	 pensadores	 se	 hallaban	 influidos	 por	 la
experiencia	 de	 la	 revolución	 francesa.	 Los	 dos	 intentaron	 liberarse	 del	 carácter
estacionario	 del	 enfoque	 filosófico	 del	 conocimiento	 y	 sustituirlo	 por	 un	 modelo
procesual.	 Ambos	 intentaron,	 cada	 uno	 a	 su	manera,	 resolver	 el	 mismo	 problema.
Expusieron	modelos	del	desarrollo	del	conocimiento	a	muy	alto	nivel	de	síntesis,	o,
como	 suele	 decirse,	 de	 abstracción.	 Cabría	 decir	 que	 hicieron	 tentativas	 en	 la
dirección	correcta.	Pero	las	hicieron	en	una	etapa	del	desarrollo	del	conocimiento	en
la	que	la	evidencia	empírica	disponible	era	aún	insuficiente	para	una	síntesis	de	ese
género.	Tuvieron	que	llenar	los	vacíos	con	conjeturas.	Sus	tentativas	de	reconstruir	el
desarrollo	 del	 conocimiento	 fueron	 prematuras	 en	 ese	 sentido.	 Los	 modelos	 que
aportaron	 adolecían	 de	 ilusiones	 no	 sometidas	 al	 control	 de	 un	 conocimiento
adecuado	de	los	dalos.	La	tarea	que	se	plantearon	entrañó	en	ambos	casos	una	ruptura
con	la	tradición	que	presentaba	como	sujeto	del	conocimiento	a	un	individuo	aislado.
De	 hecho,	 Hegel,	 como	 Comte,	 vio	 como	 sujeto	 del	 conocimiento	 a	 una	 unidad
social,	la	cadena	de	generaciones	entrelazadas,	aunque	lo	personificase	como	espíritu
o	 como	Geist.	 No	 es	 en	 modo	 alguno	 accidental	 el	 que	 la	 herencia	 que	 dejaron
ejerciese	su	mayor	influencia	no	en	el	campo	de	la	filosofía,	sino	en	el	de	la	ciencia
social.	 La	 obra	 de	Comte	 influyó	 en	Durkheim,	 la	 de	Hegel	 en	Marx,	Durante	 los
siglos	 XIX	 y	 XX	 los	 filósofos	 volvieron	 mayoritariamente,	 en	 sus	 teorías	 del
conocimiento,	a	 la	 tradición	centrada	en	el	 individuo	y	no	procesual	de	Descartes	y
Kant.	La	ruptura	que	 intentaron	Hegel	y	Comte	con	esa	 tradición	fue	castigada	con
una	implacable	estigmatización.	Sus	obras	pasaron	a	quedar	proscritas	y	a	ser	objeto
de	burla	entre	los	filósofos	y,	en	una	época	en	la	que	los	científicos	sociales	seguían
en	estas	cuestiones	la	orientación	de	los	filósofos,	entre	los	sociólogos	también.

Mientras	 tanto,	 el	 fondo	 social	 de	 conocimientos	 empíricos	 acerca	del	progreso
del	conocimiento	humano	ha	crecido	y	sigue	creciendo	rápidamente,	a	la	vez	que	las
nuevas	tentativas	de	una	síntesis	a	alto	nivel	se	evitan	cuidadosamente	debido	a	 los
desastres	que	se	han	abatido	sobre	la	obra	de	productores	anteriores	de	síntesis,	sobre
todo	 la	 de	 Hegel	 y	 la	 de	 Comte.	 El	 conocimiento	 creciente	 de	 datos	 sobre	 el

www.lectulandia.com	-	Página	126



crecimiento	 del	 conocimiento	 se	 debió	 mayoritariamente	 a	 historiadores	 cuya
formación	 profesional	 destacaba	 la	 aportación	 de	 datos	 extraídos	 de	 fuentes
materiales	 fidedignas,	 mientras	 que	 su	 ideología	 profesional	 menospreciaba	 como
poco	firmes,	desde	los	tiempos	de	Ranke,	las	tentativas	de	síntesis	a	más	alto	nivel.
Por	 tanto,	 todo	 conspiraba	 contra	 la	 elaboración	 de	 tales	 tentativas.	 Las	 ciencias
humanas	 llevaban	 la	 carga	 de	 una	 herencia	 que	 bloqueaba	 el	 camino	 hacia	 una
síntesis	de	nivel	superior	y	con	ella	los	modelos	teóricos	de	procesos	sociales	a	largo
plazo.

Sin	 embargo	 apenas	 es	 posible	 valorar	 la	 aportación	 de	 un	 individuo	 al
crecimiento	del	conocimiento	sin	aludir	a	su	punto	de	partida	dentro	del	crecimiento
general	 del	 conocimiento.	 El	 crecimiento	 de	 tas	 ciencias	 naturales,	 en	 particular,
brinda	un	ejemplo	sobresaliente	de	un	desarrollo	social	a	largo	plazo,	de	un	proceso
social	 al	 azar	 de	 larga	 duración.	Hay	mucho	material,	 la	mayoría	 aún	no	utilizado,
que	 puede	 ayudar	 a	 entender	 mejor	 el	 desarrollo	 de	 símbolos	 humanos	 hacia	 una
mayor	congruencia	con	la	realidad	y	en	consecuencia	el	significado	de	este	concepto.
Aún	nos	queda	mucho	que	aprender	y	que	desaprender	para	que	podamos	albergar	la
esperanza	de	alcanzar	una	comprensión	más	amplia	del	hecho	de	que	la	tentativa	de
los	 sociólogos	 de	 aportar	 modelos	 comprobables	 de	 procesos	 a	 largo	 plazo	 es
completamente	distinta	en	sus	elementos	esenciales	del	enfoque	de	la	sociedad	de	los
historiadores.	 Este	 último	 puede	 operar	 aún	 como	 si	 los	 individuos	 fuesen	 un
principio,	 mientras	 que	 el	 primero	 tiene	 en	 cuenta	 el	 hecho	 de	 que	 hasta	 los	 más
grandes	 innovadores	 continúan.	 Es	 casi	 imposible	 valorar	 la	 aportación	 de	 un
individuo	 al	 crecimiento	 del	 conocimiento	 sin	 reconstruir	 el	 modelo	 social	 de
conocimiento	que	constituyó	el	punto	de	partida	del	innovador.	Aún	se	hallan	en	las
primeras	etapas	de	desarrollo	no	sólo	los	métodos	de	investigación	de	la	producción
individual	 de	 conocimiento	 sino	 también	 los	modelos	 cambiantes	 de	 conocimiento
recibido	de	los	productores	fallecidos.	El	crecimiento	de	las	ciencias	naturales	brinda
también	ejemplos	del	hecho	de	que	 las	aportaciones	de	un	 individuo	al	crecimiento
del	 conocimiento	 tienen	 el	 carácter	 de	 una	 continuación	 y	 no	 el	 de	 un	 principio
absoluto.	 La	 dependencia	 del	 individuo	 respecto	 a	 un	 fondo	 determinado	 de
conocimiento	recibido	puede	ser	muy	elástica.	Nunca	falla.	Cuando	aumenta	el	fondo
de	conocimiento	de	la	humanidad,	podemos	decir	en	general	que	aumentan	también
las	 posibilidades	 de	 innovar	 del	 individuo.	 La	 aceptación	 pública	 de	 un
descubrimiento	 como	 tal	 implica	 siempre	 otras	 personas.	 El	 enfoque	 de	 los
historiadores	 del	 crecimiento	 del	 conocimiento	 humano	 tiende	 a	 destacar	 la
producción	 individual	 de	 nuevo	 conocimiento	 y	 a	 desvalorizar	 la	 recepción	 social.
Pero	 sin	 esta	 última	 la	 innovación	 individual	 carece	 de	 un	 aspecto	 esencial	 de	 un
descubrimiento.

Cartografías	 por	 ejemplo	 con	 la	 ayuda	 de	 libros	 de	 texto,	 los	modelos	 sociales
cambiantes	 de	 conocimiento	 de	 ciertos	 sectores	 nos	 facilitaría	 también	 un	 tipo
comprobable	de	síntesis.	Nos	ayudaría	a	aportar	el	 tipo	de	prueba	necesario	para	 la

www.lectulandia.com	-	Página	127



producción	 de	 modelos	 de	 procesos	 orientados	 a	 los	 hechos	 en	 el	 campo	 del
conocimiento,	 así	 como	 en	 otros	 campos.	 La	 innovación	 siempre	 tiene,	 claro	 está,
límites.	 Podemos	 decir	 que	 el	 descubrimiento	 sólo	 asume	 las	 características	 de
conocimiento	 si	 puede	 representarse	 con	 símbolos	 lo	 suficientemente	 regularizados
como	 para	 que	 otros	 los	 entiendan	 e	 investiguen.	 También	 podríamos	 hacer
suposiciones	experimentales	respecto	a	la	dirección	de	los	procesos	de	conocimiento
y	buscar	pruebas	que	las	contradigan	o	confirmen.	La	escasez	actual	de	modelos	de
procesos	 que	 representen	 un	 elevado	 nivel	 de	 síntesis	 está	 en	 cierta	 medida
justificada.	 En	 los	 siglos	 XVIII	 y	 XIX	 se	 elaboraron	 muchos	 modelos	 de	 procesos
basados	en	preconcepciones	ideológicas.	No	hay	razón	alguna	para	que	se	excluya	la
posibilidad	de	que	pudiesen	hacerse	esos	modelos	exclusivamente	como	instrumentos
de	 investigaciones	 científicas	 y	 como	 instrumentos	 de	 una	 orientación	 de	 los	 seres
humanos	en	su	mundo,	más	relacionada	con	los	hechos.

www.lectulandia.com	-	Página	128



E
VIII

s	casi	seguro	que	la	metamorfosis	evolutiva	hada	la	comunicación	por	medio	de
un	 lenguaje	 jugó	 un	 papel	 clave	 en	 la	 aparición	 de	 la	 forma	 de	 vida
distintivamente	 humana.	 Como	 hemos	 visto,	 el	 paso	 a	 la	 comunicación	 de

conocimiento	 abrió	 también	 el	 camino	para	nuevas	 formas	de	orientación.	Fue	una
innovación	evolutiva	de	enorme	transcendencia.	La	familiaridad	con	el	uso	de	ciertas
frases	 y	 palabras	 puede	 dificultamos	 la	 percepción	 del	 hecho.	 Puede	 que	 sólo	 el
comparar	 con	 la	 comunicación	 y	 orientación	 de	 los	 animales,	 entre	 los	 que	 el
conocimiento	 está	 limitado	 como	máximo	a	una	órbita	 comparativamente	pequeña,
pueda	 hacer	 a	 los	 humanos,	 los	 descendientes	 de	 los	 animales,	 tomar	 plena
conciencia	 del	 carácter	 extraño	 y	 único	 de	 un	 tipo	 de	 conocimiento	 basado	 en	 el
aprendizaje	de	símbolos	sonoros	que	pueden	variar	de	una	sociedad	a	otra.	Podríamos
referimos	 a	 este	 hecho	más	 simplemente	 pero	 también	 quizás	 con	menos	 precisión
diciendo:	los	seres	humanos	se	comunican	entre	ellos	y	se	orientan	en	el	mundo	por
medio	 de	 nombres	 que	 asignan	 a	 todo	 lo	 que	 parece	 importante	 para	 su
comunicación.	Es	muy	posible	que	 los	 individuos	 tuviesen	 en	 épocas	 antiguas	más
conciencia	del	hecho	de	que	el	poder	de	nombrar	todas	las	cosas	del	cielo	y	la	tierra
era	 una	 ventaja	 excepcional	 de	 los	 espíritus	 y	 de	 los	 humanos.	Así,	 en	 el	Antiguo
Testamento	se	menciona	explícitamente	que	Dios	al	crear	la	oscuridad	y	la	luz	dio	el
nombre	 de	 «noche»	 a	 la	 primera	 y	 el	 de	 «día»	 a	 la	 segunda	 y	 que	 dejó	 para	 los
humanos	la	tarea	de	dar	nombres	a	todos	los	animales.

Como	 he	 intentado	 explicar	 antes,	 los	 humanos	 pueden	 tener	 conocimiento	 de
este	mundo	de	 dos	modos	 interrelacionados.	 Pueden	 tener	 conocimiento	 de	 hechos
como	 consecuencia	 de	 sus	 experiencias	 personales,	 individuales,	 que	 afectan	 a	 sus
propias	 impresiones	 sensoriales	 y	 pueden	 tener	 conocimiento	 de	 hechos	 como
posibles	objetos	de	comunicación,	a	través	de	símbolos	sonoros	que	los	representan.
Aprenden	esos	símbolos	y	aprenden	a	utilizarlos	como	elementos	 integrantes	de	un
lenguaje.	 Pueden	 servir	 al	 mismo	 tiempo	 como	 medio	 de	 comunicación	 y	 como
medio	de	orientación.	Los	humanos	no	pueden	orientarse	en	su	mundo	si	no	aprenden
un	lenguaje.	No	pueden	sobrevivir.	A	través	de	un	lenguaje	los	seres	humanos	pueden
adquirir	 una	 gran	 cuantía	 de	 conocimientos	 de	 hechos	 de	 los	 que	 no	 tienen	 más
experiencia	 personal,	 que	 entrañan	 impresiones	 sensoriales	 distintas	 de	 las	 que	 se
producen	 a	 través	 del	 contacto	 con	 palabras	 habladas	 o	 escritas.	 Por	 otra	 parte,	 el
conocimiento	 que	 llega	 a	 un	 individuo	 directamente	 a	 través	 de	 los	 sentidos	 en	 la
forma	de	una	experiencia	personal	inmediata	nunca	se	sostiene	por	sí	solo.	Aparece
siempre	 íntimamente	 entrelazado	 con	 símbolos	 sonoros	 que	 forman	 parte	 de	 un
lenguaje	y	con	conocimiento	adquirido	en	 la	 forma	de	palabras	habladas	o	escritas.
Podemos	así	 tocar	una	mesa	y,	si	cerramos	 los	ojos,	cercioramos	por	medio	de	una
inspección	 táctil	 por	 toda	 ella	 de	 que	 el	 objeto	 es	 realmente	 un	 objeto
cuatridimensional	en	el	espacio	y	el	tiempo	o,	más	concretamente,	una	mesa.	Pero	al

www.lectulandia.com	-	Página	129



identificarlo	como	tal	sólo	identificamos	un	hecho	de	la	propia	experiencia	personal
en	forma	de	un	símbolo	social	comunal,	una	posición	particular	dentro	del	universo
social	de	símbolos	y	el	 fondo	de	conocimiento	que	 le	acompaña.	De	ese	modo	una
mesa	 puede	 decirse	 que	 existe	 como	objeto	 de	 una	 representación	 simbólica	 hecha
por	el	hombre	y	como	objeto	en	el	 tiempo	y	el	espacio.	Sería	un	error	separar	esos
medios	de	localización	de	objetos	o	considerarlos	incompatibles.	Los	hábitos	actuales
pueden	 hacer	 que	 nuestro	 pensamiento	 se	 incline	 en	 esa	 dirección.	 Sin	 embargo,
como	tendré	que	explicar	de	aquí	a	poco,	de	todas	las	cosas	que	tienen	un	lugar	y	una
función	en	la	comunicación	humana	nada	tiene	nunca	un	lugar	en	el	tiempo	y	en	el
espacio	 sólo	 sin	 la	 representación	en	 forma	de	 símbolo	 sonoro,	y	nada	que	no	esté
también	en	el	tiempo	y	en	el	espacio	puede	tener	el	carácter	de	un	símbolo	sonoro.

Todos	 los	 idiomas	 contienen	 sistemas	 clasificatorios	 además	 de	 categorías,
modelos	 de	 relaciones	 entre	 hechos,	 reales	 o	 que	 se	 creen	 reales,	 y	 de	 las	 posibles
explicaciones	de	esos	hechos.	Por	medio	de	estos	modelos	de	conexión	categoriales,
explicativos	 y	 de	 otro	 tipo	 pueden	 los	 usuarios	 de	 un	 idioma	 determinar
simbólicamente	la	posición	de	un	hecho	experimentado	de	modo	individual	dentro	de
lo	 que	 experimenten	 como	 su	mundo	 real.	De	 ese	modo	 los	 idiomas	 ayudan	 a	 sus
usuarios	a	integrar	y	a	organizar	en	general	las	percepciones	individuales	de	acuerdo
con	su	posición	en	ese	mundo	simbólico.	Si	un	idioma	no	proporciona	en	un	período
determinado	 un	 nicho	 apropiado,	 clasificatorio	 o	 categorial,	 puede	 en	 ciertas
condiciones	 estimular	 el	 desarrollo	 de	 un	 nuevo	 símbolo.	 Esa	 experiencia	 puede
estimular	el	desarrollo	de	un	nuevo	símbolo	que	pueda	albergar	adecuadamente	 las
experiencias	que	no	encajan,	o	no	encajan	aún,	en	el	caudal	de	símbolos	existentes.
La	aparición	de	la	palabra	«virus»	puede	servir	de	ejemplo.	El	descubrimiento	de	un
tipo	 de	 agentes	 de	 enfermedades	 anteriormente	 desconocido	 no	 habría	 sido	 un
descubrimiento	 si	 el	nuevo	 tipo	de	agentes	hubiese	permanecido	 sin	 representación
simbólica.	 Este	 descubrimiento	 y	 los	 procesos	 sociales	 que	 identificaron
simbólicamente	 a	 los	 generadores	 de	 enfermedades	 recién	 hallados	 con	 las	 pautas
sonoras	«virus»	estaban	especialmente	diseñados	para	representar	a	esos	agentes	en
mensajes	entre	seres	humanos	y	para	indicar	con	ello,	al	mismo	tiempo,	su	lugar	en	el
mundo	de	los	hablantes.	En	casos	ordinarios,	como	es	el	de	la	 investigación	de	una
pieza	de	mobiliario,	 la	persona	afectada	podría	aportar	una	palabra	doméstica	como
resultado	de	una	inspección	personal.	Un	individuo	de	habla	inglesa	podría	concluir
la	 investigación	 diciendo:	 «this	 is	 a	 table»,	 «esto	 es	 una	 mesa»;	 mientras	 que	 un
individuo	de	habla	alemana	diría	que	el	objeto	era	una	«Tisch».	Así	pues,	 los	seres
humanos	 no	 viven	 en	 un	 mundo	 cuatridimensional	 sino	 en	 un	 mundo	 de	 cinco
dimensiones.	Ubican	objetos	de	comunicación	no	sólo	de	acuerdo	con	su	posición	en
el	 espacio	 y	 en	 el	 tiempo,	 sino	 también	 de	 su	 posición	 en	 el	 propio	mundo	 de	 los
hablantes	 según	 lo	 indica	 simbólicamente	 la	 pauta	 sonora	 que	 los	 representa	 en	 el
lenguaje	de	los	hablantes.

Quizás	 fuese	más	 fácil	percibir	 las	elevadas	 funciones	cognitivas	que	 tienen	 los

www.lectulandia.com	-	Página	130



lenguajes	 para	 los	 seres	 humanos	 si	 no	 estuviéramos	 tan	 familiarizados	 con	 ellos.
Quizás	 tenga	 algo	 de	 verdad	 el	 dicho	 de	 que	 la	 familiaridad	 genera	 menosprecio.
¿Podría,	 si	 no,	 haber	 llegado	 a	 ser	 de	 conocimiento	 común	 y	 obvio	 el	 que	 los
lenguajes	 que	 hablan	 los	 seres	 humanos	 tengan	 participación	 notable	 en	 la
conformación	 de	 la	 imagen	 que	 tienen	 los	 hablantes	 del	 mundo	 en	 el	 que	 viven,
incluida	 su	 imagen	 de	 sí	 mismos?	 Tienen	 sin	 lugar	 a	 dudas	 una	 influencia
determinante	 en	 la	 visión	 externa	 de	 los	 niños	 pequeños	 que	 los	 aprenden	 como
lengua	materna.	Les	proporcionan	medios	para	orientarse	mucho	más	allá	del	campo
de	su	experiencia	personal.	¿Debemos	considerar	esto	como	una	especie	de	a	priori
biológico	o	social	comparable	al	a	priori	natural	de	los	filósofos	trascendentales?

Hay	 varias	 escuelas	 de	 filosofía	 trascendental	 que	 postulan	 una	 especie	 de	 a
priori	natural	que	se	interpone	en	formas	tales	como	las	leyes	de	la	razón	o	las	leyes
de	 la	 lógica	 entre	 el	 propietario	 de	 esa	 mente,	 entre	 el	 sujeto	 individual	 del
conocimiento,	y	el	mundo	del	que	pretende	captar	una	imagen	exacta.	Aunque	no	se
admita	 siempre,	 en	ese	caso	 la	propia	naturaleza	humana,	 la	estructura	de	 la	mente
humana,	parece	ser	la	culpable	de	que	no	nos	esté	permitido	superar	jamás	una	duda
torturante	respecto	a	 la	fiabilidad	del	conocimiento	humano,	que	se	interpone	como
una	barrera	 insuperable	 entre	 sujeto	y	objeto,	 previamente	 a	 cualquier	 relación	que
pudiese	 tener	 el	 sujeto	 con	 el	 objeto.	 Se	 podría	 sacar	 la	 conclusión	 de	 que	 las
guirnaldas	 relumbrantes	 de	 palabras	 que	 se	 interponen	 entre	 sujeto	 y	 objeto	 del
conocimiento	 constituyen	 un	 paralelo	 social	 del	 a	 priori	 natural	 de	 la	 filosofía
trascendental,	 pero	 no	 es	 así.	 No	 hay	 duda	 de	 que	 los	 idiomas	 como	 factores	 de
cognición	pueden	extraviar	además	de	guiar.	Errores	tradicionales	pueden	sobrevivir
muchas	 veces	 a	 su	 utilidad	 durante	 siglos	 en	 el	 lenguaje	 cotidiano	 con	 asombrosa
obstinación.	No	es	particularmente	inquietante	el	que	la	divisoria	objeto-sujeto	de	la
epistemología	 filosófica	 haya	 ofrendado	 al	 idioma	 inglés	 el	 don	 de	 los	 antónimos
subjetivo-objetivo,	 mientras	 que	 en	 ciertos	 conceptos	 el	 término	 «sujeto	 material»
puede	utilizarse	casi	como	intercambiable	con	objeto.

Lo	que	se	ha	expuesto	aquí	como	una	forma	de	representación	simbólica	puede
exponerse	 tradicionalmente	 como	 generalizaciones	 o	 abstracciones.	 El	 supuesto
subyacente	 parece	 ser	 que	 los	 individuos	 tienen	 primero	 su	 propia	 experiencia	 con
mesas	concretas	y	luego,	después	de	ver	varias	más	de	ese	tipo,	abstraen	de	ellas	el
concepto	general	«mesa».	Lo	que	en	realidad	sucede	en	esos	casos	es	casi	lo	contrario
y	 decididamente	más	 complejo.	Este	 es	 otro	 ejemplo	 de	 lo	 difícil	 que	 les	 resulta	 a
muchas	 personas	 asignar	 a	 datos	 sociales	 como	 los	 idiomas	 o	 el	 conocimiento	 su
condición	de	preexistentes	a	cualquier	individuo	concreto.	Para	superar	ese	problema
es	preciso	de	nuevo	pensar	en	términos	de	procesos	sin	principio.	Podemos	sentimos
inclinados	 a	 suponer	 que	 el	 aprendizaje	 de	 un	 idioma	 por	 un	 niño	 pequeño	 puede
considerarse	un	inicio	absoluto.	Pero	no	es	así.	Hemos	de	mencionar	una	vez	más	el
hecho	de	que	 los	niños	pequeños	pasan	en	su	proceso	de	crecimiento	biosocial	por
una	fase	en	la	que	están	naturalmente	predispuestos	a	aprender	el	idioma	de	aquellos

www.lectulandia.com	-	Página	131



que	 los	 crían.	 Este	 es	 el	 punto	 decisivo	 del	 desarrollo	 de	 los	 individuos	 que	 más
inequívocamente	desmiente	esa	creencia	generalizada	de	que	la	vida	en	sociedad	va
contra	 la	 naturaleza	 humana.	 El	 proceso	 biológico	 proporciona	 en	 esta	 etapa	 una
predisposición	 natural	 que	 sólo	 puede	 rendir	 frutos	 si	 la	 activa	 un	 proceso	 social,
gente	mayor	que	hable	entre	ella	y	que	hable	con	el	niño,	y	un	proceso	de	aprendizaje
individual.	 La	 cultura	 lucha	 a	 veces	 contra	 la	 naturaleza	 y	 la	 naturaleza	 contra	 la
sociedad,	 pero	 conviene	 recordar	 una	 vez	 más	 que	 las	 características	 individuales
básicas	 de	 la	 naturaleza	 humana	 sólo	 se	 despliegan	 en	 la	 convivencia	 con	 otros,	 a
través	de	la	vida	en	sociedad.	La	concatenación	de	un	proceso	biológico,	un	proceso
social	y	un	proceso	individual,	que	es	la	condición	de	la	capacidad	humana	de	hablar,
es	un	patente	ejemplo	de	entrelazamiento	de	un	proceso	biológico,	un	proceso	social
y	un	proceso	individual	en	uno	de	los	momentos	decisivos	de	una	vida	humana.

Ahí	está	la	clave	para	entender	una	relación	que	se	malinterpreta	a	menudo	y	no
viene	 mal	 que	 aludamos	 a	 ella	 una	 vez	 más.	 Los	 procesos	 biológicos	 aportan	 la
potencialidad	para	que	un	individuo	aprenda	a	hablar	y	a	entender	un	lenguaje.	Si	esta
potencialidad	biológica	se	malogra,	como	muy	bien	puede	suceder	en	el	caso	de	un
niño	sordomudo,	la	persona	puede	no	ser	capaz	de	aprender	la	forma	audible	de	un
lenguaje.	El	niño	tampoco	será	capaz	de	aprender	y	entender	el	habla	si	no	le	cría	un
grupo	de	personas	mayores	que	hablen	entre	ellas	y	con	él	una	lengua.	El	proceso	de
maduración	 biológica	 proporciona	 al	 niño	 en	 un	 período	 determinado	 la
predisposición	para	aprender	a	hablar	con	otros	y	entenderles.	Si	en	este	período	no
hay	otras	personas	que	cuiden	al	niño	que	hablen	entre	ellas	en	su	presencia	y	hablen
con	el	niño,	la	potencialidad	de	este	para	aprender	un	idioma	en	una	etapa	posterior
puede	quedar	gravemente	dañada.	Se	hace	especialmente	patente	aquí	 lo	que	puede
observarse	 en	 otras	 ocasiones,	 que	 los	 seres	 humanos	 están	 hechos	 por	 naturaleza
para	vivir	con	otros,	para	vivir	con	un	grupo.	Están,	en	otras	palabras,	predestinados
por	naturaleza	para	vivir	en	sociedad	y	para	entrar	en	el	mundo	simbólico	igual	que
para	vivir	como	individuos	diferenciados	con	voz	propia.

La	costumbre	de	nuestra	época	genera	una	fuerte	tendencia	a	tratar	como	opuesto
entre	sí	lo	que	nos	parece	diferente.	Tendemos	a	pensar	en	función	de	una	cosa	u	otra.
Preguntamos:	 ¿el	 lenguaje	 es	 naturaleza	 o	 es	 cultura?	 Quizás	 esta	 tendencia	 a
polarizar	el	pensamiento	refleje	una	era	de	conflicto	y	guerra.	Sea	cual	sea	el	motivo,
el	 ejemplo	 del	 lenguaje	 muestra	 que	 esta	 tendencia	 a	 la	 polarización	 obscurece	 el
asunto:	¿cuál	es	 la	 relación?	El	asunto	en	este	caso	es:	¿cuál	es	 la	 relación	entre	el
nivel	natural,	el	social	y	el	individual	del	lenguaje?	El	elemento	sonoro	del	lenguaje
se	halla	presente	hasta	en	las	formas	silenciosas	de	utilizarlo,	como	el	pensamiento.
Tarde	 o	 temprano	 los	 resultados	 de	 la	 forma	 silenciosa	 deben	 restaurarse	 en	 una
forma	 visible	 o	 audible	 accesible	 a	 otros.	 La	 predisposición	 natural	 a	 hablar	 está
pautada	y	estructurada	por	un	lenguaje	compartido	por	una	multitud	de	personas	que
forman	entre	sí	una	comunidad	lingüística.	Activado	así	sirve	al	miembro	individual
de	esa	comunidad	para	representar,	para	expresar,	para	orientarse.	Procesos	naturales,

www.lectulandia.com	-	Página	132



sociales	e	individuales	entretejidos	juegan	un	papel	en	la	producción	de	los	símbolos
de	un	idioma.

Al	aprender	un	primer	 lenguaje,	una	 lengua	materna,	 los	niños	ganan	acceso	al
mundo	 del	 símbolo.	 Se	 abre	 la	 posibilidad	 de	 adquirir	 más	 conocimiento,	 más
experiencia	 simbolizada.	 Pero	 el	 lenguaje	 que	 uno	 aprende	 de	 niño	 limita	 también
(puede	 hasta	 bloquear)	 las	 posibilidades	 de	 realizar	 experiencias,	 de	 adquirir
conocimiento.	Los	niños	pueden	experimentar	durante	un	tiempo	con	pautas	sonoras
propias	 hasta	 que	 aprenden	qué	pautas	 sonoras	 representan	 simbólicamente	 objetos
específicos	 de	 comunicación,	 también	 para	 otras	 personas.	 Aprenden	 como	 lengua
materna	el	idioma	de	una	sociedad	concreta	que	existía	antes	de	que	ellos	llegasen	al
mundo.	Abre	la	puerta	al	mundo	del	símbolo	de	un	modo	sumamente	selectivo	y	en
consecuencia	de	un	modo	limitador.	Es	posible	que	la	forma	humana	de	acceder	a	un
lenguaje	 nos	 quede	 parcialmente	 oculta	 por	 los	 supuestos	 tácitos	 que	 representa
nuestro	 propio	 lenguaje.	 No	 es	 normal	 decir	 que	 los	 niños	 pequeños	 aprenden	 el
lenguaje	 de	 una	 sociedad	 concreta.	 Lo	 normal	 es	 decir	 que	 los	 niños	 aprenden	 a
hablar.	 Se	 logra	 así	 que	 la	 adquisición	 de	 un	 lenguaje	 parezca	 un	 logro	 puramente
individual.	Se	desvía	la	atención	del	entrelazamiento	de	procesos	biológicos,	sociales
e	individuales	que	tiene	lugar.

Con	 el	 aprendizaje	 de	 un	 lenguaje	 vivo	 las	 experiencias	 de	 los	 niños	 quedan
pautadas	 por	 condiciones	 que	 son	 previas	 a	 su	 propia	 existencia.	 Pero	 estas
condiciones,	lejos	de	bloquear	o	dañar	la	posibilidad	de	adquirir	conocimiento	de	este
mundo	tal	y	como	es	realmente,	son	esenciales	para	la	congruencia	con	la	realidad	de
su	 comunicación	 y	 orientación.	 La	 duda	 filosófica	 respecto	 a	 la	 posibilidad	 de
conocimiento	congruente	con	la	realidad	la	contradice	de	un	modo	muy	elemental	el
éxito	de	la	especie	humana	en	su	lucha	por	la	supervivencia.	Si	el	bagaje	cognitivo	de
los	 humanos	 fuese	 realmente	 de	 un	 género	 tal	 que	 no	 les	 permitiese	 identificar
objetos	 como	 son	 realmente,	 se	 habrían	 hundido.	 El	 supuesto	 de	 un	 defecto
congénito,	 que	 pone	 en	 duda	 eternamente	 la	 capacidad	 humana	 de	 identificar	 el
mundo	tal	cual	es,	es	intrínsecamente	improbable.	La	humanidad	habría	desaparecido
muy	pronto	después	de	incurrir	en	semejante	fallo,	Y	en	vez	de	eso	ha	alcanzado	una
posición	de	predominio	respecto	a	las	otras	especies.	Esto	indica	que	los	medios	de
orientación	con	los	que	están	dotados	son	más	eficaces,	aportan	posibilidades	de	una
mayor	 congruencia	 con	 la	 realidad	 del	 conocimiento	 que	 los	 de	 la	mayoría	 de	 los
demás	 seres	 vivos.	 De	 hecho,	 la	 orientación	 por	 medio	 de	 conocimiento	 que	 se
expande	 y	 acumula	 intergeneracionalmente	 es	 probable	 que	 sea	 la	mejor	 y	 la	más
eficaz	 de	 las	 diversas	 técnicas	 de	 orientación	 con	 las	 que	 los	 ciegos	 procesos
evolutivos	de	la	naturaleza	han	dotado	a	los	seres	vivos.	Resulta	extraño,	y	aún	no	ha
sido	explicado,	que	se	haga	caso	a	filósofos	que	proponen	doctrinas	que	postulan	un
defecto	 congénito	 del	 medio	 humano	 de	 orientación.	 El	 hecho	 indica	 una
incertidumbre	eterna	en	cuanto	a	si	los	símbolos	sonoros	del	lenguaje	pueden	llegar
en	realidad	a	representar	exactamente	los	diversos	aspectos	de	este	mundo	o	incluso

www.lectulandia.com	-	Página	133



si	existe	en	realidad	algo	fuera	del	individuo	interrogante.

www.lectulandia.com	-	Página	134



H
IX

e	procurado	mostrar	el	carácter	doble	del	mundo	de	nuestra	experiencia	como
un	mundo	independiente	de	nosotros	pero	que	nos	incluye	y	como	un	mundo
del	 que	 hace	 de	 intermediaria	 para	 nuestro	 entendimiento	 una	 red	 de

representaciones	 simbólicas	 hechas	 por	 el	 hombre,	 predeterminadas	 por	 su
constitución	 natural,	 que	 sólo	 se	materializa	 con	 ayuda	 de	 procesos	 de	 aprendizaje
social.	 Puede	 llegar	 a	 ser	 más	 congruente	 con	 la	 realidad	 y	 menos.	 Podemos
experimentar	 este	mundo	 y	 experimentamos	 a	 nosotros	mismos	 dentro	 de	 él	 en	 el
instante	presente	directamente	como	una	entidad	tangible,	como	un	momento	en	una
situación	de	 cambio	normalmente	 representada	hoy	 como	un	proceso	 en	 las	 cuatro
dimensiones	 de	 tiempo	 y	 espacio,	 Pero	 siempre	 está	 representada	 también	 por
símbolos	sonoros.	Si	no	estuviese	representado	simbólicamente	no	podrían	los	seres
humanos	conocerla	ni	comunicarse	respecto	a	ella.	En	ese	sentido	tenemos	que	hablar
de	 un	 universo	 de	 cinco	 dimensiones.	 Las	 personas	 pueden	 por	medio	 de	 frases	 y
palabras	 referirse	al	mundo	como	era,	como	es	o	como	puede	ser	en	el	 futuro.	Los
seres	humanos	pueden	liberarse	así	de	la	esclavitud	del	momento.	Todo	lo	que	puede
llegar	a	ser	un	objeto	de	comunicación	humana	puede	ubicarse	como	elemento	en	el
espacio	y	el	tiempo	y	como	elemento	del	lenguaje	o	del	conocimiento.

Resulta	difícil	 imaginar	un	solo	modelo	físico	de	esta	constelación.	Las	 lenguas
son	 absolutamente	 distintas	 de	 lo	 que	 simbólicamente	 representan,	 salvo	 que
representen	simbólicamente	símbolos.	Constituyen	un	estrato	del	mundo	humano	que
es	 exclusivo	 de	 este.	Un	 símbolo	 sonoro	 puede	 ser	 predominantemente	 congruente
con	 la	 realidad	o	predominantemente	un	 fantasma	con	numerosos	matices	y	grados
intermedios.	Dicho	de	otro	modo,	un	 lenguaje	 representa	simbólicamente	el	mundo
tal	 como	han	 llegado	 a	 experimentarlo	 los	miembros	 de	 una	 sociedad	 en	 la	 que	 se
habla	ese	lenguaje.	Por	tanto,	una	de	las	singularidades	de	ese	estrato	es	que	refleja	el
mundo	 en	 general	 y	 al	 mismo	 tiempo	 al	 grupo	 de	 individuos,	 las	 sociedades,	 que
utilizan	 los	símbolos	como	medio	de	comunicación.	Otra	singularidad	es	que	 todos
los	 símbolos	 entrañan	 relaciones.	 Indican	 cómo	 la	 gente	 que	 utiliza	 un	 estrato	 de
símbolos	concreto	conecta	entre	sí	el	mundo	y	sus	diversos	aspectos	y	elementos.	Los
elementos	 de	 una	 capa	 simbólica	 no	 están	 absolutamente	 desconectados	 ni	 son
absolutamente	 independientes.	 La	 cuestión	 de	 si	 existen	 acontecimientos
absolutamente	 independientes	 en	 el	 mundo	 en	 general	 es	 cuestión	 distinta	 y	 que
queda	 fuera	 de	 mi	 competencia.	 Pero	 quizás	 valga	 la	 pena	 que	 digamos	 que	 el
lenguaje	conecta.	No	se	puede	decir	«mariposa»,	«pañuelo»,	«ayer»	o	«me	parece	a
mí»	sin	situar	cada	uno	de	estos	elementos	en	un	marco	específico.

Además,	la	red	de	relaciones	en	la	que	se	sitúan	los	hechos	si	se	representan	en
términos	 de	 un	 idioma,	 nunca	 es	 sólo	 el	 producto	 de	 la	 experiencia	 a	 corto	 plazo.
Todo	 idioma	 es	 reliquia	 de	 familia,	 el	 producto	 de	 una	 sucesión	 incalculable	 de
generaciones.	 Los	miembros	 individuales	 de	 una	 sociedad	 que	 utilizan	 una	 lengua

www.lectulandia.com	-	Página	135



común	pueden	enriquecerla	o	hacer	mal	uso	de	ella,	pero	 la	capacidad	que	 tiene	el
individuo	para	modificarla	es	limitada	porque	una	de	las	principales	funciones	de	un
lenguaje	es	la	de	hacer	posible	la	comunicación	entre	una	multitud	de	individuos,	y
una	modificación	individual	se	haría	difícil	y	hasta	imposible	de	entender	si	difiriese
demasiado	de	los	símbolos	sonoros	regularizados	de	un	lenguaje.	Un	lenguaje	tiene
un	poder	propio	en	relación	con	todo	individuo	que	lo	utilice.	Aunque	es	indudable
que	 en	 algunas	 sociedades	 los	 individuos	 tienen	 libertad	 para	 utilizar	 el	 idioma
común	 como	 les	 plazca,	 puede	 que	 no	 valoremos	 suficientemente	 hasta	 qué	 punto
influye	la	red	de	símbolos	regularizados	de	un	idioma	común,	a	través	de	la	cual	cada
individuo	contempla	el	mundo,	en	lo	que	uno	desea	decir	o	en	lo	que	uno	puede	decir.

Quizás	no	apreciemos	el	hecho	de	que	las	pautas	sonoras	de	un	idioma	tienen	el
carácter	 de	 un	 objeto	 o	 símbolo	 aceptado	 de	 comunicación.	 No	 se	 firmó	 ningún
contrato	 social	 que	 convirtiese	 la	 pauta	 sonora	 «naturaleza»	 en	 un	 símbolo	 de	 casi
todo	lo	no	hecho	por	humanos.	En	la	mayoría	de	los	casos	los	símbolos	sonoros	de	un
idioma	 crecieron	 hasta	 adquirir	 su	 forma	 actual	 a	 través	 del	 uso	 de	 esos	 mismos
sonidos	u	otros	similares	como	símbolos	de	objetos	de	comunicación	específicos	en
la	práctica	social	de	la	comunicación	con	otros.	A	veces	una	academia	asume	el	poder
de	 determinar	 el	 uso	 de	 palabras.	A	 veces	 asume	 esta	 función	 un	 diccionario.	Hay
casos	en	los	que	grupos	sociales	como	una	sociedad	cortesana	o	un	patriciado	urbano
tienen	 una	 influencia	 modélica	 en	 el	 uso	 de	 la	 lengua;	 la	 suerte	 de	 ese	 grupo
determina	la	suerte	de	sus	lenguas.

El	núcleo	central	de	todas	las	teorías	del	conocimiento	lo	constituyen	modelos	de
las	relaciones	entre	tres	elementos	básicos,	entre	los	que	conocen	(los	sujetos),	lo	que
ellos	 conocen	 (su	 conocimiento)	 y	 aquello	 de	 lo	 que	 se	 conoce	 algo	 (los	 objetos).
Como	quizás	se	haya	apreciado,	el	modelo	efectivo	de	los	tres	elementos	básicos	y	su
relación	que	se	ha	expuesto	aquí	difiere	del	utilizado	en	las	teorías	del	conocimiento
tradicionales.	 En	 estas	 últimas	 no	 se	 aclara	 la	 naturaleza	 básica	 del	 propio
conocimiento.	Suele	concebirse	como	algo	que	está	dentro	de	la	cabeza	de	la	gente,
distinto	del	mundo	exterior;	una	idea,	un	concepto,	un	pensamiento,	o	quizás	algo	que
dijo	una	persona,	un	 juicio	o	una	afirmación.	Esta	 imaginería	espacial,	 la	ubicación
del	 conocimiento	dentro	 de	 la	 cabeza	 de	 un	 individuo,	 suele	 ir	 acompañada	 de	 la
descripción	 del	 conocimiento	 como	 parte	 de	 una	 ciencia.	 Pero	 una	 ciencia	 es	 un
hecho	 social.	 Presupone	 relaciones	 intergeneracionales	 que	 incluyen	 cooperación	 o
discusiones.	Sin	embargo,	quizás	no	esté	demasiado	claro	cómo	se	puede	compaginar
la	ubicación	del	conocimiento	dentro	de	una	sola	cabeza,	y	agudamente	diferenciado
de	todo	lo	de	fuera,	con	su	modo	de	existencia	como	parte	de	una	unidad	social,	de
una	 ciencia.	 Sigue	 en	 pie	 la	 cuestión	 del	 estatus	 ontológico	 del	 complejo	 idioma-
conocimiento.	 Parece	 haber	 un	 acuerdo	 tácito	 en	 que	 el	 conocimiento	 es	 algo
inmaterial.	Pero	la	cuestión	de	cómo	puede	interesarse	la	ciencia	por	algo	que	no	se
puede	ver,	oír,	tocar	o	relacionar	con	cualquier	otra	experiencia	sensible,	casi	nunca
se	plantea.	Al	mismo	 tiempo,	 la	gente	parece	discrepar	en	cuanto	a	 la	clasificación

www.lectulandia.com	-	Página	136



del	conocimiento	como	parte	de	la	naturaleza	humana	o	como	parte	de	la	cultura.	La
cuestión	del	estatus	ontológico	del	conocimiento	apenas	se	aborda	en	realidad	como
una	cuestión	de	importancia	primordial	y	parece	tener	sin	embargo	cierto	peso	en	la
cuestión	 clave	 del	 conocimiento,	 la	 de	 a	 qué	 nos	 referimos	 con	 términos	 como
verdad,	 validez	 o	 valor	 cognitivo.	 Ha	 llegado	 a	 aceptarse	 de	modo	 general	 que	 el
conocimiento	no	es	una	reproducción	o	una	imitación	del	mundo.	La	cuestión	de	si	el
conocimiento	refleja	 la	realidad	o	si	es	una	pintura	de	 la	realidad	es	algo	que	se	ha
discutido	con	bastante	frecuencia.	Pero	el	estatus	impreciso	del	conocimiento	es	algo
que	se	da	en	general	por	supuesto	como	una	de	esas	cosas	por	las	que	no	merece	la
pena	molestarse.

Se	 ha	 identificado	 estrechamente	 en	 este	 texto,	 como	 es	 bien	 visible,	 el
conocimiento	 con	 el	 lenguaje	 y	 el	 lenguaje	 con	 el	 conocimiento	 y	 el	 pensamiento.
Esto	 elimina	 una	 de	 las	 fuentes	 de	 incertidumbre.	 Incluye	 posibles	 ampliaciones
como	el	 lenguaje	de	 las	matemáticas,	 series	 especializadas	de	 símbolos	 sonoros	no
incluidos	 automáticamente	 si	 se	 utiliza	 el	 término	 «lenguaje»	 en	 su	 forma
regularizada.	 Tienen	 todos	 funciones	 de	 comunicación	 además	 de	 funciones	 de
orientación.	En	realidad,	es	difícil	dar	con	una	expresión	lingüística	que	no	combine
estas	 dos	 funciones.	He	 procurado	mostrar	 con	 cierto	 detalle	 que	 no	 tiene	 por	 qué
menoscabar	la	función	de	los	símbolos	sonoros	el	que	se	mantenga	mudo	su	elemento
sonoro.	 El	 término	 «conocimiento»	 se	 utiliza	 a	menudo	 para	 referirse	 a	 un	 uso	 de
cadenas	 de	 símbolos	 sonoros	 sin	 emisión	 de	 voz.	 El	 hecho	 de	 que	 los	 símbolos
sonoros	de	los	idiomas	puedan	almacenarse,	recordarse	y	manipularse	de	una	forma
muda	 ha	 contribuido	 a	 la	 impresión	 de	 que	 conocimiento	 y	 lenguaje	 son	 dos
manifestaciones	humanas	diferentes	y	que	existen	por	separado.	El	manejo	silencioso
de	 símbolos	 sonoros	 reduce	 sin	 duda	 su	 función	 comunicadora	y	 realza	 su	 función
orientadora.	 Pero	 el	 conocimiento	 sólo	 puede	 cumplir	 su	 función	 orientadora	 en
último	término	si	se	devuelve	la	vida	a	la	voz	y	con	ello	su	función	comunicadora.	El
conocimiento	 tiene	 que	 asumir	 tarde	 o	 temprano	 su	 forma	 sensorial	 como
comunicación	hablada	o	escrita	de	una	persona	con	otras	personas.

Los	 lenguajes	 se	 han	 presentado	 aquí	 como	 un	 estrato	 del	mundo	 humano.	No
podemos	entender	su	modo	de	existencia	mientras	no	compensemos	con	instrumentos
de	 síntesis	 la	 diferenciación	 de	 conceptos	 básicos	 como	 naturaleza	 y	 cultura,
sociedades	e	individuos	matizando	sus	relaciones.	El	lenguaje	y	el	conocimiento	son
ejemplos	 de	 esto.	 Son	 inseparables.	 Los	 seres	 humanos	 no	 pueden	 comunicar	 sin
manejar	 conocimiento,	 ni	 manejar	 conocimiento	 sin	 utilizar	 un	 lenguaje,	 sin
comunicar	 en	 algún	 momento	 con	 otros.	 Hay	 pues	 una	 diferencia	 muy	 acentuada
entre	el	nivel	de	 síntesis	al	que	 las	 teorías	más	antiguas	 investigan	el	problema	del
conocimiento	y	el	nivel	de	síntesis	que	aborda	esta	investigación.	Para	determinar	la
relación	entre	lenguaje	y	conocimiento	hace	falta	un	marco	de	referencia	unitario.	Lo
obtendremos	en	este	caso	si	admitimos	que	tanto	el	 lenguaje	como	el	conocimiento
son	funciones	de	símbolos.	De	ese	modo	el	conocimiento	se	sitúa	aparte	del	lenguaje.

www.lectulandia.com	-	Página	137



Podemos	 traducir	 conocimiento	 de	 un	 lenguaje	 a	 otro.	 Esto	 parece	 indicar	 que	 el
conocimiento	tiene	una	existencia	independiente	de	la	del	lenguaje.	Es	fácil	pasar	por
alto	el	hecho	de	que	la	traducción	no	entraña	el	traslado	de	conocimiento	a	un	reino
sin	 lenguaje.	 Se	 reduce	 a	 la	 opción	 de	 cambiar	 conocimiento	 del	 conjunto	 de
símbolos	de	una	sociedad	al	conjunto	de	símbolos	de	otra.	Puede	transmitirse,	hasta
cierto	punto,	el	mismo	mensaje	con	conjuntos	distintos	de	símbolos	sonoros.

Las	 teorías	 tradicionales	 del	 conocimiento	 no	 se	 interesan	 más	 que	 por	 el
conocimiento	 científico;	 sólo	 abordan	 marginalmente	 el	 conocimiento	 humano
anterior	al	1500	a.	C.	y	el	conocimiento	no	científico	de	épocas	posteriores.	Y	hay	sin
embargo	 bastantes	 pruebas	 que	 indican	 que	 el	 crecimiento	 del	 conocimiento
precientífico	fue	condición	para	que	surgiera	la	forma	científica.	El	error	de	Tolomeo
fue	 condición	 de	 la	 corrección	 que	 hizo	Copérnico	 de	 ese	 error.	 La	 separación	 del
conocimiento	científico	del	precientífico	condena	a	las	teorías	del	conocimiento	a	la
esterilidad.	El	objetivo	evidente	es	una	teoría	unitaria	que	englobe	todos	los	tipos	de
conocimiento.	Esta	investigación	es	un	paso	en	esa	dirección;	prepara	el	camino	para
modelos	 del	 proceso	 a	 largo	 plazo	 del	 conocimiento	 humano	 que,	 sin	 principio
absoluto,	 se	 remonta	 hasta	 una	 sucesión	 desconocida	 de	 etapas	 evolutivas.	 Sólo
podemos	 suponer	 que	 la	 comunicación	 por	 medio	 de	 lenguajes	 aprendidos	 y	 la
orientación	por	medio	de	conocimiento	aprendido	surgieron	por	etapas,	como	nuevas
técnicas	 evolutivas	 de	 comunicación	 a	 partir	 de	 la	 comunicación	 por	 medio	 de
orientación	 y	 de	 señales	 no	 aprendidas,	 por	 lo	 que	 llamamos	 instinto	 innato.	 No
sabemos	 cómo,	 por	 qué	 ni	 cuándo.	 Sólo	 conocemos	 el	 resultado,	 una	 gama	 de
conocimientos	que	abarca	desde	fantasías	comunales	con	diversos	matices,	grados	y
combinaciones	de	congruencia	con	la	realidad.

El	 conocimiento	 de	 la	 fantasía	 y	 el	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad
pueden	 parecer	 sólo,	 vistos	 sin	 el	 marco	 evolutivo,	 antagonistas	 polares.	 Sólo
presentándolos	en	su	contexto	evolutivo	nos	damos	cuenta	del	parentesco	que	existe
entre	 conocimiento	 de	 la	 fantasía	 y	 conocimiento	 orientado	 hacia	 la	 realidad	 como
manifestaciones	de	la	misma	etapa	evolutiva.	Podemos	identificar	el	último	como	la
característica	 distintiva	 de	 los	 seres	 humanos	 y	 pasar	 por	 alto	 el	 hecho	 de	 que	 el
conocimiento	de	la	fantasía	transmisible	constituye	también	una	característica	similar.
Los	monos	pueden	 representar	 fantasías	 cuando	 son	 jóvenes,	 pero	 sus	 juegos	 están
determinados	genéticamente	y	son	idénticos	en	cada	especie	de	monos.	Sólo	los	seres
humanos	tienen,	que	se	sepa,	el	don	de	regular	el	comportamiento	de	acuerdo	con	el
conocimiento	 de	 la	 fantasía	 que	 no	 es	 innato	 aunque	 pueda	 representar	 deseos
innatos,	y	que	 se	 adquiere	 individualmente	por	 aprendizaje.	Su	cultura	proviene	en
gran	medida	de	este	don.	Teniendo	en	cuenta	lo	limitadas	que	son	las	pruebas	de	que
disponemos	 podemos	 decir	 que	 no	 es	 imaginable	 ningún	 punto	 cero	 ni	 del
conocimiento	de	la	fantasía	ni	del	conocimiento	congruente	con	la	realidad	en	grupos
de	homínidos	del	único	tipo	superviviente.

En	las	etapas	anteriores	del	curso	de	la	existencia	de	la	humanidad	el	ámbito	del

www.lectulandia.com	-	Página	138



conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad,	 mucho	 más	 detallado	 que	 el	 nuestro	 en
diversos	aspectos,	era	 inevitablemente	más	 limitado.	Como	ya	he	 indicado	antes,	el
conocimiento	de	la	fantasía	tenía	en	esa	etapa	un	elevado	valor	de	supervivencia	para
los	 seres	 humanos.	 El	 mito	 llenaba	 los	 vacíos	 de	 su	 conocimiento	 realista.	 Les
protegía	del	horror	de	tener	que	saber	cuánto	no	sabían.

Aunque	 el	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 ha	 ganado	 la	 partida	 en
muchas	de	las	sociedades	más	desarrolladas	de	nuestra	época,	el	conocimiento	de	la
fantasía	 sigue	 desempeñando	 un	 papel	 en	 la	 conducta	 humana.	 Aunque	 suele
predominar	 en	 sociedades	 menos	 desarrolladas,	 nunca	 hay	 un	 punto	 cero	 de
conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad.	 Una	 perspectiva	 integradora	 presenta	 la
estructura	del	movimiento	como	un	hecho,	no	como	un	ideal.	Ya	me	he	referido	antes
a	 ello.	 Es	 relativamente	 simple	 y	 va	 acompañado	 de	 un	 cambio	 en	 el	 sujeto	 del
conocimiento.	 Una	 teoría	 del	 conocimiento	 que	 se	 centre	 en	 la	 función	 de
conocimiento	 de	 símbolos	 sonoros	 necesita	 como	 sujeto	 del	 conocimiento	 no	 sólo
esta	o	aquella	persona	humana,	sino	sociedades	humanas	en	su	desarrollo	y	en	último
término	 el	 desarrollo	 de	 la	 humanidad.	 Si	 se	 entiende	 bien	 eso,	 la	 cuestión	 tan
debatida	 pero	 no	 resuelta	 hasta	 el	 momento	 de	 la	 posibilidad	 de	 conocimiento
congruente	con	la	realidad	presenta	una	solución	clara	y	comprobable.	Con	el	proceso
de	 humanidad	 como	 estructura	 social	 no	 es	 difícil	 mostrar	 que	 la	 proporción	 de
conocimiento	 de	 la	 fantasía	 y	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 puede
cambiar,	en	un	marco	intergeneracional,	en	favor	de	uno	u	otro,	pero	en	el	caso	del
conocimiento	 de	 naturaleza	 no	 humana	 ha	 cambiado	 sin	 duda	 en	 favor	 de	 la
congruencia	 con	 la	 realidad.	Ambos	 tipos	de	 conocimiento	pueden	desarrollarse	 en
especialidades	sociales	como	la	ciencia,	por	una	parte,	y	las	artes,	la	religión	y	otros
logros	culturales	por	la	otra.

El	ejemplo	indica	por	qué	he	elegido	el	concepto	«congruencia	con	la	realidad»
como	símbolo	de	uno	de	los	tipos	de	conocimiento.	Suele	hablarse	sin	vacilación	de
la	veracidad	de	una	afirmación.	Pero	«verdad»	tiene	fuertes	connotaciones	morales.
Uno	 de	 sus	 antónimos	 más	 evidentes	 es	 «mentira».	 Sin	 embargo,	 sería	 engañoso
llamar	 mentira	 a	 una	 afirmación	 científica	 que	 en	 el	 curso	 del	 desarrollo	 de	 una
ciencia	 se	 demuestra	 que	 es	 falsa.	 También	 suele	 malinterpretarse	 «verdad»	 como
similitud	 o	 identidad	 de	 afirmación	 y	 hecho,	 de	 la	 constelación	 de	 símbolos	 que
componen	una	afirmación	con	los	hechos	que	representa.	El	carácter	simbólico	de	las
afirmaciones	hace	que	resulte	más	fácil	entender	por	qué	se	ha	elegido	«congruencia»
para	 caracterizar	 la	 relación	 entre	 símbolo	 y	 lo	 que	 representa.	 Indica	 el	 carácter
representativo	 del	 símbolo	 sonoro	 que	 en	 un	 lenguaje	 determinado	 representa	 un
símbolo	sonoro	específico	o	una	combinación	de	tales	símbolos.

Mientras	 el	 conocimiento	 se	 considere	 básicamente	 insubstancial,	 algo	 de	 la
«mente»,	es	probable	que	no	podamos	avanzar	más	en	el	análisis	de	esta	relación.	Si
se	tiene	en	cuenta	el	carácter	que	tiene	el	conocimiento	de	representación	simbólica
de	 objetos	 de	 comunicación	 y	 con	 ello	 también	 su	 carácter	 de	 pautas	 sonoras

www.lectulandia.com	-	Página	139



socialmente	grabadas,	depositadas	en	 los	espacios	de	 la	memoria	de	 los	 individuos,
desaparece	el	dualismo	tácito	mente-cuerpo	que	empaña	muchas	discusiones	sobre	el
conocimiento	 como	 supuesto	 tácito.	 Se	 destaca	 con	 más	 fuerza	 el	 aspecto
interpersonal	 del	 conocimiento.	La	 relación	 entre	mensajes	 interpersonales	 con	una
función	de	conocimiento,	hablada,	escrita	o	almacenada	en	la	memoria,	y	el	objeto	de
comunicación	resulta	ser	 la	relación	entre	constelaciones	de	símbolos	y	aquello	que
simbólicamente	 representan.	 Conceptos	 representativos	 de	 este	 tipo	 carecen	 del
carácter	estacionario	de	finalidad	absoluta	que	la	tradición	ha	asociado	con	conceptos
como	 «verdad».	La	 expresión	 congruencia	 utilizada	 de	 este	modo	 puede	 indicar	 la
dirección	de	un	movimiento.	Admite	matices	y	grados.	Una	constelación	de	símbolos
sonoros	puede	ser	más	congruente	con	la	realidad	que	otra	y	puede	serlo	menos.	Pero
la	 transformación	 de	 lenguajes	 con	 la	 larga	 tradición	 de	 fórmulas	 que	 reducen
procesos,	 de	 representar	 acontecimientos	 en	 términos	 estacionarios,	 en	 lenguajes
adaptados	 a	 la	 representación	 simbólica	 de	 procesos,	 no	 es	 ciertamente	 una	 tarea
sencilla.	Puede	llevar	muchísimo	tiempo.

Se	aduce	a	veces	que	sólo	desde	el	advenimiento	de	la	ciencia	en	los	siglos	XVI	y
XVII	de	nuestra	era	se	puede	decir	que	los	humanos	poseen	los	medios	de	adquirir	un
conocimiento	verdadero	y	válido	de	 la	naturaleza.	Se	da	así	 la	 impresión	de	que	el
conocimiento	 científico	 surgió	 como	 consecuencia	 de	 la	 aparición	 accidental	 en
Europa	de	una	serie	de	individuos	excepcionalmente	dotados.	En	realidad,	ese	avance
transcendental	 hacia	 lo	 que	 ahora	 llamamos	 una	 forma	 científica	 de	 adquirir
conocimiento	 de	 la	 naturaleza	 habría	 sido	 imposible	 y	 habría	 tenido	 que	 seguir
resultando	 completamente	 incomprensible	 sin	 los	 avances	 anteriores	 en	 el
conocimiento	que	se	realizaron	en	la	Antigüedad	y	en	la	Edad	Media.	Hasta	aquellos
antepasados	 nuestros	 que	 consumieron	 sus	 vidas	 como	 cazadores	 y	 recolectores	 o
como	agricultores	primitivos	poseían	mucho	conocimiento	que,	aunque	no	podamos
llamarlo	 científico,	 merece	 sin	 duda	 que	 se	 le	 llame	 congruente	 con	 la	 realidad.
Merece	esta	caracterización	aunque	estuviese	mezclado	todo	él	con	el	conocimiento
de	la	fantasía	predominante.

La	capacidad	de	apreciar	procesos	a	largo	plazo	que	abarcan	miles	de	años,	como
el	 crecimiento	 del	 conocimiento	 de	 la	 naturaleza	 que	 posee	 la	 humanidad,	 se	 halla
gravemente	menoscabado	hoy	en	día	por	la	forma	histórica	de	apreciar	y	de	presentar
el	 pasado	 humano.	 Esta	 forma	 de	 apreciar	 el	 pasado	 no	 sólo	 indica	 una	 quiebra	 a
menudo	artificial	entre	lo	que	se	llama	prehistoria	e	historia,	sino	que	centra	además
la	 atención	 en	 tal	medida	 en	 los	 detalles	 que	 pueden	menospreciarse	 teóricamente
estructuras	procesuales	que	exigen	una	perspectiva	a	largo	plazo.	Si	se	utiliza	como
marco	 de	 referencia	 el	 desarrollo	 de	 la	 humanidad	 en	 su	 conjunto,	 no	 cabe	 duda
alguna	 del	 crecimiento	 del	 conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad.	 Aunque	 se
hayan	 perdido	 muchos	 detalles	 del	 tipo	 de	 conocimiento	 que	 poseyeron	 en	 otros
tiempos	miembros	de	sociedades	más	simples,	el	fondo	global	de	conocimiento	de	la
humanidad	ha	aumentado	a	lo	largo	del	tiempo	tanto	en	el	nivel	empírico	como	en	el

www.lectulandia.com	-	Página	140



teórico	integrador.	Ha	aumentado	con	ello	 la	capacidad	de	dominio	de	los	humanos
sobre	las	otras	criaturas	de	la	tierra.	La	orientación	con	la	ayuda	de	conocimiento	ha
proporcionado	 a	 los	 seres	 humanos	 una	 gran	 ventaja	 sobre	 casi	 todas	 las	 demás
especies.	Quizás	se	pueda	considerar	la	constancia	con	que	aumentó	el	conocimiento
congruente	con	el	objeto	como	un	indicio	de	su	elevado	valor	de	supervivencia.

No	quiere	decir	esto	que	el	proceso	de	ampliación	del	conocimiento	haya	seguido
la	misma	dirección	de	modo	uniforme.	Una	investigación	más	detenida	mostraría	una
pauta	bastante	compleja	de	avances	del	conocimiento	entremezclándose	con	bloqueos
y	retrocesos.	Puedo	mencionar	brevemente	como	ejemplo	cuatro	etapas	del	desarrollo
del	 conocimiento	 medio-oriental	 y	 europeo	 como	 un	 proceso	 continuado	 cuya
primera	 etapa	 conocida	 fue	 el	 desarrollo	 de	 símbolos	 visuales,	 en	 otras	 palabras	 la
escritura,	además	de	símbolos	sonoros,	en	otras	palabras	el	 lenguaje	hablado,	como
medio	de	comunicación	en	la	antigua	Sumer.	Podemos	diferenciar	dos	fases	distintas
de	conocimiento	dominado	por	 los	 sacerdotes	y	dos	 fases	 igualmente	diferenciadas
dominadas	por	grupos	seculares:

Primera	 fase	 de	 conocimiento	 de	 dominio	 sacerdotal	 (c.	 finales	 cuarto
milenio	—	siglo	VI	a.	C.).

Primera	fase	de	conocimiento	secular	(c.	siglo	VI	a.	C.	—	siglo	IV	d.	C.).
Segunda	fase	de	conocimiento	de	dominio	sacerdotal	(c.	siglo	IV	d.	C.	—

siglo	XV	d.	C.).
Segunda	fase	de	conocimiento	secular	(c.	siglo	XV	d.	C.).

Esto	 recuerda	 la	 ley	 de	 las	 tres	 etapas	 de	 Comte.	 Sin	 embargo,	 la	 secuencia
brevemente	mencionada	aquí	no	es	una	ley	ni	un	modelo	de	un	proceso	necesario	e
irreversible.	 Es	 un	 modelo	 puramente	 orientado	 al	 hecho,	 que	 indica	 uno	 de	 los
aspectos	 sobresalientes	 de	 la	 continuidad	 de	 la	 transmisión	 de	 conocimiento.	 Se
puede	revisar	o	abandonar	si	es	preciso	en	función	de	conocimientos	de	 los	hechos
que	 se	 descubran.	 El	 desarrollo	 de	 la	 escritura	 puede	 servir	 como	 ejemplo	 de	 la
continuidad	del	desarrollo	del	conocimiento,	a	pesar	de	su	transición	de	un	pueblo	o
un	estado	a	otro.	Cualquiera	que	haya	podido	ser	la	antecesora	de	la	escritura	de	los
fenicios,	los	griegos	helénicos	la	aprendieron	de	ellos.	No	hay	ninguna	relación,	por
lo	 que	 sabemos,	 con	 el	 alfabeto	 griego	 micénico,	 que	 procedía	 al	 parecer	 de	 una
forma	más	antigua	de	escritura	desarrollada	en	Creta.	El	alfabeto	romano	fue	una	de
las	transformaciones	de	la	forma	griega	de	escribir.	La	escritura	romana	se	transformó
en	la	escritura	medieval	y	luego	en	la	nuestra.

En	 la	 época	 de	 Comte	 era	 frecuente	 incluir	 en	 el	 desarrollo	 del	 conocimiento,
como	 una	 primera	 fase,	 el	 conocimiento	 no	 racional	 o	 religioso;	 Comte	 no	 fue	 el
único	investigador	de	esa	época	que	planteó	esa	secuencia	como	una	necesidad	casi

www.lectulandia.com	-	Página	141



natural.	A	finales	del	siglo	XX	estamos	en	mejor	posición	para	damos	cuenta	de	que
esto	era	una	fantasía.	El	esquema	expuesto	aquí	indica	una	vinculación	íntima	entre
procesos	 de	 conocimiento	 y	 de	 formación	 del	 estado.	 El	 primer	 florecer	 del
conocimiento	dominado	por	los	sacerdotes	se	centró	en	las	antiguas	monarquías	del
Oriente	 Medio,	 de	 las	 que	 son	 ejemplos	 el	 antiguo	 Sumer,	 el	 antiguo	 Egipto	 y
Babilonia.	En	la	mayoría	de	estos	estados	una	aristocracia	sacerdotal	presidida	por	el
sumo	 sacerdote	 y	 centrada	 en	 la	 primera	 organización	 social	 a	 gran	 escala,	 en	 el
edificio	del	templo,	por	una	parte,	y	una	aristocracia	guerrera	encabezada	por	el	rey	y
centrada	en	el	palacio,	por	otra,	 estaban	unidas	entre	 sí	 como	 rectoras	del	 estado	y
como	rivales	en	diversas	luchas	por	el	poder.	Sin	embargo,	en	Egipto,	más	protegido
de	las	invasiones	que	los	estados	mesopotámicos	durante	la	parte	más	primitiva	de	su
historia,	 la	 aristocracia	 guerrera	 cedió	 muy	 pronto	 ante	 una	 aristocracia	 de
funcionarios	del	estado	entregados	a	una	fluctuante	lucha	por	el	poder	con	grupos	de
sacerdotes.	 Aunque	 los	 grupos	 centrados	 en	 el	 palacio	 realizaron	 aportaciones	 al
desarrollo	del	conocimiento,	en	esa	etapa	 los	 sacerdotes	dominaron	ampliamente	 la
producción	y	transmisión	de	conocimiento.

Si	comparamos	la	organización	sacerdotal	y	 la	estructura	de	conocimiento	de	 la
primera	fase	de	dominio	sacerdotal	con	las	de	la	segunda	fase,	sale	a	la	luz	un	rasgo
notable	del	conocimiento.	La	segunda	fase	no	constituyó	simplemente	una	vuelta	a	la
primera.	Los	progresos	 logrados	durante	el	primer	período	de	conocimiento	secular
no	 se	 perdieron	 sin	 más	 en	 el	 segundo	 período	 de	 conocimiento	 de	 predominio
sacerdotal.	Este	último	constituyó	una	compleja	mezcla	de	retroceso	y	avance.	Volvió
a	 imperar	 el	 mito	 donde	 antes	 había	 predominado	 la	 investigación	 protocientífica.
Pero	la	organización	sacerdotal	se	modeló	de	acuerdo	con	la	organización	estatal	del
imperio	romano	del	que	había	nacido.	Pasó	a	ser,	en	forma	de	una	iglesia,	muchísimo
más	centralizada	y	unificada	de	 lo	que	 lo	habían	 sido	 las	 creencias	 religiosas	y	 los
cultos	en	la	primera	fase	de	conocimiento	dominado	por	los	sacerdotes.	Una	de	sus
innovaciones	más	 significativas	 fue	 la	 de	 apoyarse	 en	 la	 autoridad	 de	 un	 libro.	 La
elaboración	de	conceptos	de	esta	 iglesia	se	benefició	notablemente	de	los	progresos
en	 la	 elaboración	de	conceptos	 a	un	nivel	 superior	de	 abstracción	o	 síntesis	que	 se
había	 conseguido	 en	 la	 etapa	 secular	 precedente.	 Estos	 ejemplos	 pueden	 bastar	 en
este	marco	para	indicar	que	el	modelo	de	cuatro	etapas	no	tenía	ni	mucho	menos	el
carácter	 de	 avances	 y	 retrocesos	 uniformes.	 Pero	 pueden	 aclarar	 al	 menos	 la
complejidad	del	proceso	del	conocimiento.	El	modelo	invita	a	hacer	comparaciones.
Ese	es	uno	de	los	criterios	de	su	congruencia	con	la	realidad.	Condujo	a	la	aparición
de	una	forma	científica	de	descubrimiento.

El	 ejemplo	 aclara	 también	 la	 naturaleza	y	 la	 función	de	modelos	de	procesos	 a
largo	 plazo,	 en	 este	 caso	 de	 largos	 procesos	 de	 expansión	 del	 conocimiento.	 Los
avances	 en	 las	 ciencias	 naturales	 pueden	 inducimos	 a	 considerar	 los	 modelos
procesuales	como	una	especie	de	ley	o	de	generalizaciones	tipo	ley.	Comte	sucumbió
a	esa	tentación.	Pero	los	modelos	sociológicos	procesuales	no	tienen	en	modo	alguno

www.lectulandia.com	-	Página	142



el	 carácter	 de	 leyes	 generales	 para	 numerosos	 casos	 repetidos.	 El	 proceso
representado	 en	 el	 modelo	 de	 cuatro	 etapas	 probablemente	 fuese	 único.	 Puede	 no
volver	a	darse	 jamás.	Este	modelo	proporciona	una	articulación	de	 lo	que	he	dicho
antes,	 un	 proceso	 continuado	 de	 expansión	 y	 transmisión	 del	 conocimiento	 puede
vincular	 entre	 sí	 las	 tradiciones	 de	 conocimiento	 de	 diferentes	 pueblos	 y	 países.
Podemos	 remontar	 a	 la	 antigua	 Sumer	 el	 proceso	 continuado	 de	 expansión	 y
transmisión	 del	 conocimiento,	 que	 floreció	 en	 el	 Renacimiento	 en	 forma	 de
conocimiento	científico	en	lo	que	consideramos	hoy	países	europeos.	En	el	curso	de
este	 proceso	 específico	 grupos	 seculares	 consiguieron	 romper	 por	 dos	 veces	 el
monopolio	que	sobre	la	transmisión	y	producción	de	conocimiento	habían	adquirido
anteriormente	grupos	sacerdotales,	primero	en	sociedades	grecorromanas	y	más	tarde
nuevamente	 en	 sociedades	 europeas.	 Lo	 más	 probable	 es	 que	 el	 primer	 brote	 de
conocimiento	secular	y	la	absorción	de	algunos	de	sus	aspectos	por	la	segunda	fase
de	conocimiento	dominante	de	los	sacerdotes	fuese	una	de	las	condiciones	para	que
surgiese	el	segundo	brote	secular.	¿Cuál	fue	la	razón,	y	este	es	el	problema,	de	que	en
el	marco	de	la	tradición	sumerio-europea	grupos	seculares	consiguieran	por	dos	veces
crear	una	 tradición	de	conocimiento	propia	y	 lograran	que	 su	 tipo	de	conocimiento
secular	 se	 impusiese	 al	 conocimiento	 controlado	 por	 los	 sacerdotes?	 Es	 difícil	 que
puedan	 destacar	 con	 claridad	 las	 características	 que	 diferencian	 el	 conocimiento
científico	del	no	científico	si	se	concentran	la	atención	y	el	conocimiento	fáctico	en	el
último.	Planteo	la	cuestión	aquí	como	un	ejemplo	del	papel	que	pueden	desempeñar
en	el	estudio	de	sociedades	humanas	modelos	que	representen	síntesis	de	alto	nivel.

Quizás	valga	la	pena	que	indique	brevemente	al	final	dos	aspectos	de	este	estudio
que	 están	 implícitos,	 pero	 que	 no	 se	 han	 hecho	 explícitos.	 El	 campo	 de	 visión
empírico	 en	 que	 se	 apoya	 la	 teoría	 del	 símbolo	 es,	 al	menos	 en	 dos	 aspectos,	más
amplio,	 y	 el	 nivel	 de	 síntesis	 teórica	 correspondientemente	más	 elevado,	 de	 lo	 que
suelen	serlo	en	estudios	de	ciencias	históricas,	sociológicas	y	otras	ciencias	sociales.
Primero,	 la	 estructura	 social	 de	 referencia	 implícita	 de	 esos	 estudios	 suele	 ser	 la
principal	 unidad	 de	 supervivencia	 de	 nuestra	 época,	 el	 estado	 nación.	 En
investigaciones	 antropológicas	 tradicionales	 es	 la	 tribu.	Quizás	 no	 sea	 tan	 evidente
que	el	estado	es	el	nivel	principal	de	integración	al	que	se	atienen	las	investigaciones
en	el	caso	de	 investigaciones	sociológicas	como	lo	es	en	 investigaciones	históricas,
pero	 si	uno	analiza	 lo	que	quieren	decir	 los	 sociólogos	cuando	hablan	de	 sociedad,
suele	encontrarse	con	que	raras	veces	van	más	allá	del	nivel	de	integración	del	estado,
aunque	 puedan	 limitar	 su	 campo	 de	 visión	 a	 subdivisiones	 de	 un	 estado.	Además,
suelen	limitar	sus	esfuerzos	a	las	relaciones	internas	del	estado.	Los	sociólogos	raras
veces	incluyen	en	su	campo	de	visión,	y	por	tanto	en	su	concepción	de	la	sociedad,
las	relaciones	entre	estados	y	los	cambios	que	experimentan.	Dicho	de	otro	modo,	los
desarrollos	de	grupos	continentales	de	estados	y	en	último	término	de	la	humanidad
se	 menosprecian	 como	 norma	 por	 considerar	 que	 quedan	 fuera	 de	 los	 campos	 de
estudio	de	los	sociólogos.	No	se	menosprecian	aquí	de	ese	modo.

www.lectulandia.com	-	Página	143



Mientras	 la	 sociedad	 se	 identifique	 implícitamente	 con	 relaciones	 entre	 seres
humanos	en	el	interior	del	estado,	parecerá	como	si	las	relaciones	entre	los	estados	y
la	humanidad	como	unidad	de	integración	que	forman	entre	ellos	existiesen	fuera	de
la	 sociedad	o	 incluso	 como	 si	 no	 existiesen	 en	 absoluto.	En	 realidad	 las	 relaciones
entre	estados	son	relaciones	entre	personas.	Sólo	difieren	de	las	relaciones	de	familia
y	 de	 otras	 que	 se	 producen	 dentro	 de	 una	 sociedad	 estatal	 en	 la	 medida	 en	 que
representan	un	nivel	de	integración	distinto.	No	son	menos	reales	que	las	relaciones
sociales	 a	 nivel	 del	 estado	o	por	debajo	de	 ese	nivel.	El	 uso	de	 la	 violencia	 en	 las
relaciones	 interestatales,	 es	 decir,	 las	 guerras,	 hace	 que	 al	 menos	 esto	 quede	 muy
claro.	El	que	las	relaciones	de	parentesco,	las	relaciones	industriales	y	las	relaciones
interestatales	pertenezcan	como	materia	de	investigación	a	especialidades	académicas
distintas	puede	fomentar	la	impresión	de	que	las	relaciones	internas	de	un	estado	son
relaciones	 sociales	 y	 las	 relaciones	 al	 nivel	 interestatal	 no	 lo	 son.	 La	 propia
interdependencia	 evidente	 de	 distintos	 niveles	 de	 sociedad	 y	 la	 interdependencia
constante	de	su	desarrollo	podrían	corregir,	por	lo	menos,	la	impresión.

El	problema	con	que	uno	 se	enfrenta	aquí	 llama	 la	atención	 sobre	un	vacío	del
arsenal	 conceptual	 de	 los	 sociólogos	 que	 estos	 no	 están	 demasiado	 bien	 equipados
para	salvar.	Las	sociedades	humanas,	 tal	como	están	constituidas	hoy,	 tienen	varios
niveles	de	integración	entretejidos.	El	nivel	de	grupo	de	parentesco,	el	nivel	tribal,	el
nivel	estatal,	el	nivel	continental	y	por	último	el	nivel	de	humanidad,	son	todos	ellos
peldaños	 en	 la	 escala.	 Los	 observadores	 del	 panorama	 contemporáneo	 pueden
apreciar	 una	 diferencia	 muy	 acusada	 en	 las	 opciones	 de	 poder	 de	 que	 disponen
representantes	de	diferentes	niveles	de	integración	en	diferentes	etapas	de	desarrollo
de	la	humanidad.	Los	sociólogos,	y	los	científicos	sociales	en	realidad,	aún	no	poseen
un	 equipo	 adecuado	 para	 abordar	 relaciones	 humanas	 a	 diferentes	 niveles	 de
integración	y	con	los	diversos	cambios	de	desarrollo	que	estos	pueden	experimentar.

Un	ejemplo	notorio	es	la	transición	del	nivel	tribal	de	integración	al	nivel	estatal
que	 se	 puede	 observar	 actualmente	 en	 zonas	 de	 África.	 Tengo	 personalmente
recuerdos	 intensos	 de	 estos	 cambios.	 A	 principios	 de	 la	 década	 de	 1960	 estuve
enseñando	 sociología	 en	 una	 universidad	 de	 Ghana.	 Me	 invitaron	 a	 una	 de	 las
grandes	festividades	locales	y	recuerdo	el	escenario.	La	festividad	se	celebró	al	aire
libre.	Los	invitados	estaban	sentados	en	un	círculo	muy	amplio.	Los	anfitriones,	jefes
locales,	estaban	sentados	a	un	lado	del	círculo.	En	el	lado	opuesto	estaba	sentado	el
invitado	de	honor,	el	delegado	del	presidente	del	estado.	Parecían,	ataviados	con	sus
atuendos	tradicionales	tipo	toga,	senadores	romanos	dignos	y	orgullosos.	Al	iniciarse
la	ceremonia	los	jefes	se	levantaron	de	sus	asientos	y	se	dirigieron	con	algunos	de	los
miembros	de	su	séquito	lentamente	hasta	los	asientos	de	los	representantes	del	estado,
para	darles	sin	duda	la	bienvenida	a	su	festival.	Luego	volvieron	a	sus	asientos.	Tras
un	breve	intermedio,	el	representante	del	estado	y	sus	acompañantes	se	levantaron	y
fueron	recorriendo	todo	el	círculo,	correspondiendo	a	la	visita	de	los	jefes,	dándoles
las	gracias	sin	duda	por	su	invitación	y	transmitiendo	los	buenos	deseos	del	jefe	del

www.lectulandia.com	-	Página	144



estado.	Lo	que	veíamos	 era	 una	 representación	 simbólica	de	un	 cierto	 equilibrio	 al
que	se	había	llegado	en	el	largo	tira	y	afloja	entre	representantes	de	tos	dos	niveles,
de	la	tribu	y	del	estado.	El	presidente	de	la	primera	colonia	africana	que	se	convertía
en	una	nación	independiente,	aunque	se	reservaba	cada	vez	más	fuentes	de	poder	real
para	él	como	jefe	de	estado,	quería	mantener	el	máximo	posible	del	poder	ceremonial
de	los	jefes	tribales,	a	los	que	consideraba	una	institución	específicamente	africana.

Estos	procesos	de	formación	estatal	pueden	variar	mucho	en	los	detalles.	Pueden
adoptar	 la	 forma	de	una	 lucha	hegemónica	por	ocupar	 los	puestos	gubernamentales
del	estado	entre	diferentes	tribus	o	la	lucha	de	un	rey	con	sus	poderosos	barones.	La
alternativa	 a	 la	 integración	 victoriosa	 a	 un	 nivel	 estatal	 solía	 ser	 la	 desintegración.
Pero	 antes	 de	 que	 se	 llegase	 a	 una	 solución	 final	 habían	 de	 librarse	 normalmente
muchos	 combates.	 En	África	 la	 transición	 del	 nivel	 tribal	 al	 estatal	 se	manifestaba
además	bastante	a	menudo	en	 forma	de	guerra	y	destrucción.	La	ceremonia	que	yo
presencié	 indicaba	 reconocimiento	 de	 la	 supremacía	 de	 un	 estado	 así	 como
reconocimiento	 de	 la	 soberanía	 limitada	 de	 los	 jefes	 locales.	 En	 la	 transición	 del
estado	 nación	 a	 una	 federación	 continental	 de	 estados	 de	 ese	 tipo	 se	 plantean
problemas	 análogos.	 Surgen	 cuando	 las	 superpotencias	 presionan	 a	 estados	menos
poderosos.	 Surgen	 también	 cuando	 hay	 superpotencias	 que	 intentan	 imponer,	 en
nombre	de	la	humanidad,	normas	para	proteger	al	individuo	contra	leyes	de	su	propio
estado	 que	 consideran	 inhumanas.	 Las	 luchas	 de	 este	 tipo	 pueden	 ser	muy	 bien	 la
primera	etapa	de	un	largo	proceso	en	el	curso	del	cual	la	humanidad,	como	nivel	más
alto	de	integración,	puede	alcanzar	un	grado	de	soberanía	igual	e	incluso	superior	al
del	estado.

Mientras	 en	 muchas	 partes	 de	 África	 la	 lucha	 por	 la	 integración	 que	 aún
predomina	 es	 entre	 relaciones	 a	 nivel	 tribal	 o	 a	 nivel	 de	 aldea	 y	 relaciones	 a	 nivel
estatal,	 en	 otros	 continentes	 la	 tendencia	 de	 integración	 predominante	 es	 el
movimiento	 incipiente	de	paso	de	un	estado	nación	a	una	 federación	de	estados	de
ese	 tipo.	La	 transición	de	una	multitud	de	 estados	nación	 europeos	 a	 una	unión	de
estados	europeos	es	ejemplo	de	ello.	En	América	Latina	los	impulsos	de	integración
similares	 se	 hallan	 aún	 en	 la	 etapa	 inicial.	 La	 función	 suprema	 del	 estado	 nación
como	unidad	 de	 supervivencia	 disminuye	 en	 una	 era	 de	 armas	 atómicas,	mercados
económicos	 supranacionales	 y	 tiempos	 de	 desplazamiento	 que	 se	 reducen
constantemente.	La	humanidad	como	un	todo	surge	cada	vez	más,	paso	a	paso,	como
la	 unidad	 de	 supervivencia	 más	 probable.	 Esto	 no	 significa	 que	 desaparezcan	 los
individuos	 como	 nivel	 de	 integración	 y	 unidad	 de	 referencia.	 Lo	mismo	 que	 en	 el
Renacimiento	se	produce	un	impulso	acentuado	de	integración	a	nivel	estatal	unido	a
un	 debilitamiento	 de	 los	 vínculos	 del	 individuo	 con	 las	 agrupaciones	 tradicionales
como	el	grupo	de	parentesco	o	el	gremio,	en	nuestra	época	un	impulso	de	integración
a	 nivel	 de	 humanidad	 va	 unido	 a	 un	 fortalecimiento	 de	 los	 derechos	 del	 individuo
dentro	del	estado	nacional.

En	etapas	de	desarrollo	distintas	destacan	distintos	niveles	de	 integración	como

www.lectulandia.com	-	Página	145



los	más	poderosos	y	eficaces.	Pero	para	apreciar	estas	diferencias	hay	que	retroceder
y	distanciarse	de	una	sociedad	de	múltiples	niveles	y	de	 la	posición	que	uno	ocupa
dentro	de	ella.	En	el	campo	de	 las	sociedades	humanas	 los	observadores	científicos
tienen	que	situarse	como	si	estuviesen	en	un	nivel	diferente	de	la	escalera	de	caracol
del	que	ocupan	 los	objetos	que	estudian.	Si	se	habla	del	estado	en	singular	se	sitúa
uno	al	nivel	de	una	multitud	de	estados.	Si	se	considera	la	multitud	de	estados	se	sitúa
uno	 tácitamente	 al	 nivel	 de	 la	 humanidad.	 No	 hay	 ningún	 nivel	 más	 alto	 de
integración	 disponible.	 Por	 tanto,	 a	 efectos	 comparativos,	 se	 eligen	 en	 este	 caso
niveles	antecedentes	de	integración	evolutiva.	Se	procura	apreciar	las	características
diferenciadoras	de	la	humanidad	comparándolas	con	las	de	los	animales.	Ampliando
de	este	modo	el	 campo	de	visión	propio	 se	eleva	uno	del	 estado	a	 la	pluralidad	de
estados	y	así,	en	último	término,	a	la	humanidad	como	la	unidad	de	referencia	tácita
de	 las	 investigaciones	 sociológicas.	 Al	 hacer	 esto	 se	 destaca	 más	 claramente	 la
singularidad	de	los	lenguajes	como	medio	de	comunicación	humana	y	de	los	fondos
de	conocimiento	como	medio	de	orientación	humana.	No	es	excepcional	hablar	del
lenguaje	 en	 singular	 cuando	 se	 refiere	 uno	 en	 realidad	 a	 lenguajes	 en	plural.	En	 el
caso	 del	 conocimiento	 el	 uso	 del	 singular	 puede	 justificarse	 por	 la	 identidad
supranacional	del	conocimiento	de	las	ciencias	naturales	y	de	la	tecnología.	Existen,
sin	 embargo,	 tradiciones	 de	 conocimiento	 diferentes	 que	 van	 unidas	 a	 este
conocimiento	 idéntico	 en	 diferentes	 estados	 nacionales.	 Lo	 que	 los	 niños	 reciben
como	propio	es	un	lenguaje	entre	varios	lenguajes,	una	de	las	diversas	tradiciones	de
conocimiento	que	existen.

Lo	que	se	aprecia	como	un	hecho,	el	que	la	humanidad	se	integra	cada	vez	más,
puede	ayudar	a	sostener	el	planteamiento	teórico.	La	humanidad	pasa,	en	la	tarea	de
los	sociólogos,	de	ser	un	ideal	lejano	a	convertirse	en	un	nivel	de	integración	y	una
formación	 social	 entre	 otras.	 Pueden	 servir	 como	 ejemplos	 tanto	 la	 teoría	 de	 los
procesos	 civilizadores	 como	 la	 teoría	 del	 símbolo.	 Es	 posible	 hallar	 pruebas	 para
ambas	a	todos	los	niveles	de	desarrollo	social.	Todos	son	etapas	del	desarrollo	de	la
humanidad.	 La	 unidad	 de	 comparación	 siempre	 es	 la	 distancia	 entre	 las	 unidades
sociales	menos	desarrolladas	y	las	más	desarrolladas	en	una	etapa	determinada.	Las
sociedades	del	periodo	glacial,	y	por	tanto	la	humanidad	del	periodo	glacial,	es	casi
seguro	que	no	trascendieron	en	ningún	lugar	el	estadio	tribal.	Sus	diferentes	etapas	de
desarrollo	pueden	escapársenos	porque	a	primera	vista	y	desde	tan	lejos	lo	que	queda
de	 todas	 ellas	 en	 el	 planeta	 parece	muy	 similar.	 La	 etapa	 durante	 la	 cual	 unidades
tribales	tenían	aún	una	posibilidad	de	vencer	a	un	tipo	primitivo	de	estados	ciudades
y	estados	territoriales	regidos	normalmente	por	grupos	de	sacerdotes	y	de	guerreros,
perduró	unos	cuantos	miles	de	años.	Actualmente	un	número	relativamente	pequeño
de	estados	se	tragan	las	tribus	en	todos	los	lugares	donde	aún	existen.

Son	 necesarios	modelos	multidimensionales	 de	 sociedades	 humanas	 para	 poder
manejar	 los	 datos	 empíricos.	 El	 problema	 es	 que	 los	 científicos	 sociales	 y	 los
sociólogos	en	particular	 aún	 son	esclavos	de	una	 teoría	de	 la	 ciencia	 filosófica	que

www.lectulandia.com	-	Página	146



empezó	 con	Descartes	 y	 se	 dejó	 guiar	 por	 la	 física	 en	 aquella	 primera	 etapa	 de	 su
desarrollo.	En	esa	etapa	no	había	necesidad	de	modelos	teóricos	multidimensionales.
Todos	 los	objetos	de	 la	 física,	 y	por	 tanto	para	muchos	 filósofos	 todos	 los	objetos,
parecían	 representar	 un	 mismo	 y	 único	 nivel	 de	 integración.	 Bastaban	 modelos
teóricos	 del	 tipo	 que	 llamamos	 leyes	 universales	 o	 generalizaciones,	 y	 eran	 lo
bastante	 congruentes	 con	 la	 realidad	 para	 cumplir	 las	 exigencias	 de	 los	 físicos	 en
aquella	etapa.	Esos	modelos	no	han	perdido	su	utilidad.	Pero	hace	ya	tiempo	que	han
sido	complementados,	hasta	en	las	propias	ciencias	físicas,	por	modelos	teóricos	que,
a	 diferencia	 de	 las	 leyes,	 son	 multidimensionales	 y	 permiten	 manejar
experimentalmente	 datos	 sobre	 objetos	 del	 tamaño	 de	 moléculas,	 genes	 y
cromosomas	con	varios	niveles	de	integración	que	actúan	y	reaccionan	entre	sí.

Una	 introducción	 a	 la	 teoría	 del	 símbolo	 no	 parece	 el	 lugar	 adecuado	 para
investigar	la	gran	variedad	de	vías	a	las	que	nos	vemos	conducidos	por	la	capacidad
humana	 de	 representación	 simbólica.	 Pero	 quizás	 sea	 conveniente	 hacer	 una
advertencia.	 La	 relación	 entre	 los	 símbolos	 y	 los	 objetos	 que	 representan	 no	 es
necesariamente	 simbólica	 en	 todos	 los	 casos.	 En	 el	 caso	 de	 la	 simbolización
lingüística	esta	relación	es	diferente	de	la	que	percibimos	en	la	relación	entre	modelos
teóricos	y	los	objetos	que	representan.	En	este	último	caso	es	esencial	cierta	similitud
de	 estructura.	 En	 el	 caso	 de	 la	 representación	 lingüística	 no	 hay	 por	 qué	 esperar
ninguna	 similitud.	 Esta	 digresión	 puede	 ayudar	 a	 explicar	 el	 objetivo	 de	 los
sociólogos.	Uno	de	los	objetivos	principales	es	producir	modelos	comprobables	que
permitan	entender	mejor	cómo	y	por	qué	funcionan	las	sociedades	como	lo	hacen	y
con	ello	también	lo	que	podemos	considerar	como	sus	defectos.	Ayudan	a	explicar,	y
hacen	 también	 así	 accesibles	 a	 una	 investigación	 pública,	 los	 defectos	 de	 las
sociedades.	 Los	 modelos	 sociológicos,	 teóricos	 o	 empíricos,	 son	 un	 medio	 de
experimentación	 y	 descubrimiento	 planificado.	 Pueden	 dar	 ambos	 resultados
inesperados.	 Los	 modelos	 sociológicos	 pueden	 producir	 también,	 por	 tanto,
descubrimientos	 imprevistos.	Quizás	podamos	considerar	un	problema	a	 resolver	el
de	si	la	fuerte	tendencia	a	la	discontinuidad	individual	de	los	modelos	elaborados	por
teóricos	 de	 la	 sociología	 es	 compatible	 con	 la	 complejidad	 de	 su	 tarea.	 La
cooperación	no	resulta	fácil	debido	a	que	suele	predominar	la	doctrina	política	sobre
la	 congruencia	 con	 la	 realidad	como	unidad	de	medición	del	valor	 cognitivo	de	un
modelo.	 Eso	 puede	 ayudar	 también	 a	 explicar	 por	 qué	 es	 tan	 rara	 en	 las	 teorías
sociológicas	 la	 representación	de	sociedades	como	estructuras	de	varios	niveles.	La
doctrina	 política	 puede	 limitar	 el	 campo	 de	 visión	 en	 las	 cuestiones	 internas	 del
estado.	De	hecho	estos	temas	internos	del	estado	son	difíciles	de	separar	de	los	temas
interestatales:	las	teorías	de	la	sociedad	han	abarcado	ambos	problemas.	El	campo	de
visión	 se	 ha	 ampliado	 aquí	 del	 nivel	 de	 relaciones	 internas	 del	 estado	 al	 de	 la
humanidad.

La	 costumbre	 actual	 destaca	 lo	 que	 tienen	 en	 común	 en	 todas	 las	 etapas	 el
lenguaje	y	el	conocimiento.	No	complementa	su	función	común	y	su	estructura	con

www.lectulandia.com	-	Página	147



un	modelo	comprobable	de	los	cambios	que	experimentan.	Se	puede	esperar	que	un
sólo	 individuo	(el	«gran	hombre»)	 ilumine	de	golpe	en	su	obra	 la	gran	variedad	de
problemas	que	plantean	las	sociedades	humanas,	pero	esa	expectativa	no	es	realista.
Esa	 tarea	no	puede	realizarla	por	sí	solo	un	 individuo.	Es	una	 tarea	que	sólo	puede
realizarse	 por	 la	 cooperación	 de	 muchos	 individuos	 a	 lo	 largo	 de	 una	 serie	 de
generaciones.	Exige	también,	como	ya	he	dicho,	una	ampliación	del	propio	campo	de
visión.	 Hemos	 dado	 aquí	 un	 paso	 en	 esa	 dirección.	 Nos	 hemos	 opuesto	 a	 una
tradición	hondamente	arraigada	que	 identifica	 la	sociedad	como	sociedad	dentro	de
un	estado	nación.	El	nivel	de	integración	implícito	en	el	trabajo	de	los	sociólogos	ha
solido	pasarse	por	alto	en	el	pasado.	El	marco	de	referencia	es	finalmente,	en	ambos
casos,	la	humanidad.	Esta	es	una	de	las	dos	ampliaciones	del	campo	de	visión	de	que
he	hablado.	Entraña	sobre	todo,	aunque	no	sólo,	una	ampliación	de	nuestra	visión	del
panorama	contemporáneo.	Acentúa	 la	singularidad	de	 los	únicos	seres	vivos	que	se
comunican	 entre	 sí	 por	 medio	 de	 lenguajes	 y	 se	 orientan	 como	 miembros	 de	 una
tradición	específica	de	conocimiento.

La	segunda	tradición	del	campo	de	visión	en	que	se	basa	la	teoría	del	símbolo	se
centra	 sobre	 todo	 en	 la	 ampliación	 de	 su	 estructura	 en	 el	 pasado.	 Una	 de	 las
características	principales	del	conocimiento	científico	es	la	ampliación	planificada	de
conocimiento	congruente	con	 la	 realidad.	Como	ya	he	dicho,	 los	 seres	humanos	no
carecían	de	conocimiento	congruente	con	la	realidad	antes	de	que	llegasen	a	la	etapa
en	 que	 se	 plantearon	 descubrimientos	 planificados,	 pero	 su	 adquisición,	 era,	 en
general,	 azarosa	 y	 fortuita.	 Galileo	 y	 sus	 sucesores	 hicieron	 descubrimientos
planificados	 a	 través	 de	 secuencias	 continuadas	 de	 construcción	 de	 modelos	 y
experimentación	 comprobada	 sistemáticamente.	 Pero	 no	 podrían	 haber	 conseguido
avanzar	 decisivamente	 como	 lo	 hicieron	 en	 el	 descubrimiento	 planificado	 de
conocimiento	 congruente	 con	 la	 realidad	 sin	 un	 gran	 fondo	 de	 conocimiento
congruente	 con	 la	 realidad,	 consecuencia	 de	 descubrimientos	 no	 planificados.	 La
condición	 del	 descubrimiento	 planificado	 fue	 una	 gran	 masa	 de	 conocimiento
congruente	con	la	realidad	adquirido	más	azarosamente,	por	accidente	o	buena	suerte.

También	 es	 adecuado	 en	 este	 marco	 utilizar	 a	 la	 humanidad	 como	 estructura
social	 de	 referencia.	 Nuestros	 antepasados	 animales	 no	 tuvieron	 las	 características
distintivas	de	los	humanos	mientras	su	forma	principal	de	comunicación	no	fue	la	de
lenguajes	aprendidos	y	su	forma	principal	de	orientación	no	fue	la	de	la	orientación
por	medio	 de	 conocimiento	 aprendido.	Los	 descubrimientos	 que	 tenían	 un	 elevado
valor	 de	 supervivencia	 se	 difundieron	 desde	 los	 primeros	 tiempos	 de	 la	 sociedad
originadora	 a	 otras	 sociedades.	Esta	 investigación	 indica	 que	 se	 pueden	 diferenciar
dos	 etapas	 en	 la	 aparición	 y	 el	 desarrollo	 de	 los	 seres	 vivos	 que	 se	 comunican
principalmente	 utilizando	 lenguajes	 y	 que	 se	 orientan	 principalmente	 utilizando
conocimiento,	primero	en	forma	de	símbolos	audibles	y	más	tarde	también	visibles.
Ambas	etapas	son	hipotéticas.	Pero	son	preferibles	modelos	hipotéticos	que	el	vacío.
Facilitan	 el	 descubrimiento.	 La	 primera	 etapa	 es	 la	 metamorfosis	 evolutiva	 de

www.lectulandia.com	-	Página	148



especies	 animales	 que	 se	 comunican	 y	 orientan	 principalmente	 por	 medio	 de
actuaciones	genéticamente	predeterminadas	en	un	orden	de	seres	vivos	que	llamamos
humanos,	 que	 realizan	 las	 mismas	 actividades	 por	 medio	 de	 símbolos	 aprendidos.
Tienen	una	predisposición	genéticamente	determinada	al	uso	de	estos	símbolos	que
ha	de	 regularizarse	mediante	 aprendizaje.	La	 segunda	 fase	 afecta	 principalmente	 al
crecimiento	 no	 biológico,	 intergeneracional,	 del	 lenguaje	 y	 de	 las	 tradiciones	 de
conocimiento	de	la	humanidad.	Se	trata	de	un	proceso	social	o	de	desarrollo	que	en
sus	primeras	fases	puede	haber	ido	acompañado	y	haber	estado	entremezclado	con	la
metamorfosis	 evolutiva	 de	 animales	 tipo	 mono	 en	 homínidos	 del	 tipo	 actual.	 El
proceso	social	está	mejor	documentado	que	el	proceso	biológico.	Pero,	incluso	en	su
forma	hipotética,	el	cuadro	de	la	rama	evolutiva	del	proceso	de	humanización	plantea
un	 problema	 que,	 solucionable	 o	 no,	 los	 científicos	 sociales	 no	 pueden	 dejar	 de
plantearse	aunque	sólo	sea	para	aclarar	cuál	es	la	imagen	humana	con	la	que	trabajan.

Hay	dos	cuestiones	claves:	¿cómo	llegó	a	existir	la	humanidad?,	y	¿cuáles	son	sus
características	distintivas	comparada	con	sus	antecesores	más	animales?	Si	hablamos
del	Paleolítico	o	del	Neolítico	se	da	por	supuesto	en	general	que	el	marco	social	de
referencia	 es	 la	 humanidad	 en	 su	 conjunto.	No	 solemos	 percibir	 claramente	 que	 la
orientación	con	la	ayuda	de	un	fondo	social	de	conocimiento	es	una	de	las	principales
características	 que	 diferencian	 a	 la	 humanidad	 del	 resto	 de	 los	 seres	 vivos.	 La
búsqueda	de	propiedades	que	puedan	llegar	a	explicar	diferencias	en	la	constitución	y
la	 conducta	 de	 los	 animales	 y	 de	 los	 humanos	 suele	 limitarse	 a	 diferencias	 en	 las
propiedades	 de	 los	 organismos	 vistos	 sólo	 como	 individuos	 y	 no	 también	 como
sociedades.	Son	 ejemplos	de	 ello	 la	 visión	bifocal	 y	 el	 caminar	 en	posición	 erecta.
Características	 humanas	 diferenciadoras	 como	 razón,	 mente,	 inteligencia	 o
racionalidad	son	las	más	populares	y	mejor	conocidas.	Son	todas	ellas	conceptos	que
sostienen	el	ideal	del	individuo	autosuficiente,	de	un	individuo	sin	grupo.	Hacen	que
no	nos	paremos	a	considerar	importantes	diferencias	en	el	modo	que	tienen	los	seres
humanos	y	los	animales	de	vivir	juntos,	diferencias	de	sus	sociedades.	Sin	embargo,
estas	 últimas,	 las	 diferencias	 de	 su	 vida	 social,	 figuran	 entre	 las	 características
distintivas	 sobresalientes	 de	 animales	 y	 humanos.	 Como	 ya	 he	 indicado,	 las
sociedades	 animales	 pueden	 experimentar	 grandes	 cambios	 sólo	 como	 parte	 de	 un
cambio	 en	 su	 composición	genética.	Las	 sociedades	 humanas	 pueden	 experimentar
grandes	cambios	sin	esos	cambios	en	la	composición	genética.	El	origen	de	muchas
de	estas	diferencias	es	la	capacidad	ampliada	de	los	humanos	para	actuar	de	acuerdo
con	 conocimientos	 aprendidos.	 Esta	 condición	 humana	 es	 la	 que	 hace	 posible	 la
comunicación	a	través	de	lenguajes	y	avances	o	retrocesos	hacia	una	etapa	diferente
de	 desarrollo	 de	 las	 sociedades.	 La	 constitución	 natural	 de	 los	 seres	 humanos	 les
prepara	para	aprender	de	otros,	para	vivir	con	otros,	para	que	otros	cuiden	de	ellos	y
para	cuidar	a	otros.	Es	difícil	imaginar	cómo	pueden	llegar	los	científicos	sociales	a
entender	claramente	el	hecho	de	que	la	naturaleza	prepara	a	los	seres	humanos	para
vivir	en	sociedad	si	no	incluyen	aspectos	del	proceso	evolutivo	y	del	desarrollo	social

www.lectulandia.com	-	Página	149



de	la	humanidad	en	su	campo	de	visión.	Esta	es	la	segunda	ampliación	del	campo	que
se	propone	aquí.

La	 ampliación	 centrada	 en	 la	 época	 presente	 y	 en	 el	 pasado	 parece	 exigir	 un
complemento	 a	 través	 de	 una	 ampliación	 del	 propio	 marco	 de	 referencia	 hacia	 el
futuro.	Sin	embargo,	 los	científicos	 sociales	no	 son	profetas.	Aún	así,	hay	aspectos
del	 futuro	de	 la	humanidad	sobre	 los	que	se	puede	hablar	con	 razonable	seguridad.
Puedo	 brindar	 un	 comentario	 a	 este	 respecto.	 Se	 refiere	 a	 los	 supuestos	 implícitos
respecto	a	 la	posición	de	 la	 época	actual	dentro	del	desarrollo	de	 la	humanidad.	El
esquema	 habitual	 con	 c)	 que	 trabajamos	 (representado	 por	 conceptos	 como
prehistoria	 e	 historia,	 o	 Antigüedad,	 Edad	 Media	 y	 tiempos	 modernos)	 puede
fácilmente	dar	la	impresión	de	que	lo	que	llamamos	tiempos	modernos	constituye	una
etapa	relativamente	tardía	de	este	desarrollo.	Íntimamente	relacionada	con	esto	se	da
una	 tendencia	 a	 considerar	 los	 tiempos	 actuales	 una	 etapa	 bastante	 avanzada	 del
desarrollo	de	la	humanidad.	Y	ese	cálculo	es	admisible	si	consideramos	el	desarrollo
de	la	humanidad	de	forma	aislada.	No	es	normal	ampliar	el	propio	campo	de	visión
en	 ese	 marco	 hasta	 el	 desarrollo	 del	 sistema	 solar.	 No	 deja	 sin	 embargo	 de	 tener
importancia	en	cualquier	cálculo	de	la	posición	de	esta	época	dentro	del	desarrollo	de
la	humanidad.	La	vida	en	la	tierra,	y	por	tanto	la	existencia	de	la	humanidad,	depende
del	sol.	Los	cosmólogos	nos	dicen	que	el	sol	se	halla	actualmente	hacia	la	mitad	de	su
período	 vital	 previsible,	 como	 podríamos	 denominarlo	 metafóricamente,	 y	 que
esperan	que	el	sol	continúe	ejerciendo	su	papel	como	estrella	sustentadora	de	la	vida
durante	varios	miles	de	millones	de	años.	Si	la	humanidad	no	se	destruye	a	sí	misma,
si	 no	 la	 destruye	 un	meteorito	 o	 cualquier	 otra	 colisión	 cósmica	 (que	 son	 sin	 duda
posibilidades	 muy	 reales),	 las	 condiciones	 naturales	 de	 su	 existencia	 darán	 a	 los
humanos	la	oportunidad	de	afrontar	los	problemas	de	su	vida	en	común	en	la	tierra,	o
donde	sea,	durante	mucho	tiempo	en	el	futuro.	Un	futuro	de	cuatro	mil	millones	de
años	debería	dar	a	los	humanos	la	oportunidad	de	salir	de	varios	callejones	sin	salida
y	 de	 aprender	 a	 hacer	 más	 agradable	 su	 vida	 en	 común,	 más	 significativa	 y	 más
meritoria,	En	el	marco	del	futuro	de	la	humanidad,	las	perspectivas	a	corto	plazo	son
inevitablemente	 engañosas.	 Los	 cosmólogos	 parecen	 dar	 por	 supuesto	 en	 la
actualidad	que	existen	en	el	universo	criaturas	vivas	con	el	mismo	nivel	de	desarrollo
o	 incluso	 con	 un	 nivel	 superior.	 Yo	 creo	 que	 no	 deberíamos	 excluir	 de	 nuestra
consideración	 la	 posibilidad	 de	 que	 los	 seres	 humanos	 deban	 su	 existencia	 a	 una
sucesión	 única	 de	 coincidencias,	 que	 el	 desarrollo	 de	 seres	 humanos	 equipados
biológicamente	 para	 utilizar	 lenguajes	 y	 conocimiento	 es	 sumamente	 raro,	 quizás
único.

Considerando	la	posibilidad	de	un	futuro	entre	las	alternativas	de	autodestrucción
y	 un	 futuro	 de	millones	 de	 años,	 es	 preciso	 corregir	 ese	 cálculo	 predominante	 que
atribuye	 a	 lo	 que	 llamamos	 tiempos	 modernos	 el	 carácter	 de	 un	 desarrollo
relativamente	 tardío.	 El	 hecho	 de	 que	 aún	 no	 hayamos	 aprendido	 a	 controlar	 las
guerras,	 las	 destrucciones	masivas	 recíprocas	 de	miembros	 de	 estados	 diferentes	 y

www.lectulandia.com	-	Página	150



otras	formas	de	conducta	que	no	se	puede	evitar	calificar	de	bárbaras,	presta	apoyo	al
supuesto	de	que,	en	el	marco	global	del	posible	desarrollo	de	 la	humanidad,	 lo	que
llamamos	 tiempos	 modernos	 representa	 una	 etapa	 muy	 primitiva	 y	 no	 una	 etapa
tardía	del	desarrollo.	Me	agrada	más	la	posibilidad	de	que	nuestros	descendientes,	si
la	 humanidad	 es	 capaz	 de	 sobrevivir	 a	 la	 violencia	 de	 esta	 época,	 puedan
consideramos	bárbaros	tardíos.	No	me	excedo	en	las	críticas.	Los	humanos	tienen	que
pasar	por	un	largo	período	en	el	que	aprendan	a	vivir	en	paz	entre	ellos.

Nuestra	inseguridad,	nuestra	incapacidad	para	eliminar	la	violencia,	son	partes	de
ese	proceso	de	aprendizaje.	No	hay	profesores	disponibles.	Es	evidente	que	no	va	a
llegar	ayuda	exterior.	Las	expresiones	de	buena	voluntad,	 las	exhortaciones	al	buen
comportamiento,	 son	 bienvenidas,	 pero	 son	muy	 poco	 eficaces.	El	 profesar	 ideales
antagónicos	 inflama	 la	 violencia	 en	 vez	 de	 atemperarla.	 Los	 individuos	 tienen	 que
aprender	 por	 sí	 mismos	 a	 convivir.	 También	 en	 este	 caso	 puede	 ser	 útil	 el
descubrimiento	 planificado	 de	 explicaciones.	 Aún	 no	 sabemos	 cómo	 contener	 ni
cómo	eliminar	eficazmente	la	violencia	de	las	relaciones	humanas.	Estamos	atrapados
en	 una	 situación	 en	 la	 que	 gobiernos	 que	 están	 seriamente	 interesados	 en	 eliminar
guerras	participan	pese	a	ello	en	un	próspero	comercio	de	armamentos	y	lo	favorecen,
un	comercio	que	ayuda	a	otras	naciones	a	prepararse	para	la	guerra.

Aún	 no	 hemos	 aprendido	 a	 resolver	 las	 contradicciones	 evidentes	 de	 nuestra
época.	Sabemos	ya	que	los	seres	humanos	son	capaces	de	convivir	de	un	modo	más
civilizado,	pero	no	sabemos	cómo	introducirlo	en	nuestra	vida	en	común	o	al	menos
sólo	lo	sabemos	esporádicamente.	Sabemos	ya	que	depende	en	gran	parte	de	que	se
alcance	un	mejor	equilibrio	entre	autocontención	y	autoplenitud,	pero	aún	no	hemos
logrado	 un	 orden	 social	 estable	 que	 garantice	 ese	 equilibrio.	 No	 debería	 seguir
estando	fuera	del	alcance	de	la	humanidad	en	los	miles	de	años	que	aún	quedan	por
delante.

www.lectulandia.com	-	Página	151



Bibliografía

Alexander,	Jeffrey	C.	(1990)
«Analytic	Debates;	Understanding	the	Relative	Autonomy	of	Culture»,	en	Jeffrey	C.	Alexander	and	Steven
Seidman	(eds),	Culture	and	Society:	Contemporary	Debates.	Cambridge:	Cambridge	University	Press.

Althusser,	Louis	(1965)
For	Marx.	London;	Allen	Lane/Penguin	Press	1970.

Archer,	Margaret	S.	(1988)
Culture	and	Agency:	The	Place	of	Culture	in	Social	Theory.	Cambridge:	Cambridge	University	Press.

Arnason,	Johann	(1987)
«Figurational	Sociology	as	a	Counter-Paradigm»,	Theory,	Culture	and	Society,	4	(2-3),	pp.	429-456.

Augé,	Marc	(1982)
The	Anthropological	Circle:	Symbol.	Function,	History,	tr.	M.	Thom.	Cambridge:	Cambridge	University
Press.

Bauman,	Zygmunt	(1972)
«Praxis:	The	Controversial	Culture-Society	Paradigm»,	in	Teodor	Shanin	(ed.)	The	Rules	of	the	Game:
Cross-Disciplinary	Essays	on	Models	in	Scholarly	Thought,	London:	Tavistock.
—	(1973):	Culture	as	Praxis.	London:	Routledge.

Bhaskar,	Roy	(1979)
The	Possibility	of	Naturalism,	Brighton:	Harvester	Press.

Bloor,	David	(1976)
Knowledge	and	Social	Imagery,	London:	Routledge.

Borchert,	Catherine	M.	and	Zihlman,	Adrienne	L.	(1990)
«The	Ontogeny	and	Phylogeny	of	Symbolizing»,	in	Mary	Le	Cron	Foster	and	Lucy	Jayne	Botscharow
(eds),	The	Life	of	Symbols,	Boulder,	Col./Oxford:	Westiview	Press.

Bravo,	Mario	Gian	(1979)
Les	socialistes	avant	Marx,	vol.	I.	Paris:	Maspéro.

Cassirer,	Ernst	(1953)
The	Philosophy	of	Symbolic	Forms,	New	Haven,	Conn.:	Yale	University	Press.

Douglas,	Mary	(1966)
Purity	and	Danger,	London:	Routledge.

Durkheim.	Emile	([1914]	1968)
The	Elementary	Forms	of	the	Religious	Life,	London:	George	Allen	&	Unwin.

Eco,	Umberto	(1984)
Semiotics	and	the	Philosophy	of	Language.	London:	Macmillan.

Elias,	Norbert	(1970)
«The	Sociology	of	Knowledge:	New	Perspectives»,	Sociology,	V	(2	&	3),	pp.	149-168,	355-370.
—	(1972):	«Theory	of	Science	and	History	of	Science;	Comments	on	a	Recent	Discussion»,	Economy	and
Society,	1	(2),	pp.	117-133.
—	(1974):	«The	Sciences;	Towards	a	Theory»,	In	Richard	Whitley	(ed.),	Social	Processes	of	Scientific
Development.	London:	Routledge.
—	(1978-82):	The	Civilizing	Process,	2	vols.	Oxford;	Basil	Blackwell	(in	German	1939).
—	(1982):	«Scientific	Establishments»,	in	Norbert	Elias,	Herminio	Martins	and	Richard	Whitley	(cds),
Scientific	Establishments	and	Hierarchies,	Dordrecht/London:	Reidel.
—	(1983):	The	Court	Society,	Oxford:	Basil	Blackwell	(in	German	1969).
—	(1984):	Uber	Die	Zeit,	Frankfurt:	Suhrkamp.
—	(1987a):	involvement	and	Detachment,	Oxford:	Basil	Blackwell.
—	(1987b):	«On	Human	Beings	and	Their	Emotions:	A	Process-Sociological	Essay»,	Theory,	Culture	and
Society,	4	(2-3),	pp.	339-361.
—	(1987c):	«The	Retreat	of	Sociologists	into	the	Present»,	Theory,	Culture	and	Society,	4	(2-3),	pp.	
223-247.
—	(1988):	Los	der	Menschen:	Gedichte/Nachdichtungen,	Frankfurt:	Suhrkamp.

www.lectulandia.com	-	Página	152



Featherstone,	Mike	(1987)
«Norbert	Elias	and	Figurational	Sociology»,	Theory,	Culture	and	Society,	4	(2-3),	pp,	197-211.

Firth,	Raymond	(1975)
Symbols:	Public	and	Private,	2nd	impr.	London:	George	Allen	&	Unwin.

Futuyma,	Douglas	J.	(1986)
Evolutionary	Biology,	2nd	edn.	Sunderland,	Mass.:	Sinauer	Associates.

Goudsblom,	Johan	(1977)
«Responses	to	Norbert	Elias’s	work	in	England,	Germany,	the	Netherlands	and	France»,	in	Peter
Gleichmann,	Johan	Goudsblom	and	Hermann	Korte	(eds),	Human	Figurations:	Essays	for	Norbert	Elias,
Amsterdam:	Amsterdams	Sociologisch	Tijdschrift.
—	(1987):	«The	Sociology	of	Norbert	Elias:	Its	Resonance	and	significance»,	Theory,	Culture	and	Society,
4	(2-3),	pp.	326-329.

Goudsblom,	Johan;	Jones,	E.	L.	and	Mennell,	Stephen	(1989)
Human	History	and	Social	Process,	Exeter:	University	of	Exeter	Press.

Hull,	David	(1988)
Science	as	a	Process:	An	Evolutionary	Account	of	the	Social	and	Conceptual	Development	of	Science,
Chicago:	Chicago	University	Press.

Huxley,	Julian	(1942)
Evolution:	The	Modem	Synthesis,	London:	Allen	&	Unwin.
—	(1953):	Evolution	in	Action,	London:	Chatto	&	Windus.
—	(1961):	(ed.)	The	Humanist	Frame,	London:	George	Allen	&	Unwin.

Kilminster,	Richard	(1982)
«Zur	Utopiediskussion	aus	soziologischer	Sicht»,	en	Wilhelm	Vosskamp	(ed.),	Utopieforschung,	Band	1.
Stuttgart:	J.	B,	Metzler	Verlag.

Kilminster,	Richard	(1989)
«The	Limits	of	Transcendental	Sociology»,	Theory,	Culture	and	Society,	6	(4),	pp.	655-663.

Korte,	Hermann	(1988)
Uber	Norbert	Elias,	Frankfurt:	Suhrkamp.

Kranendonk,	Willem	H.	(1990)
Society	as	Process;	A	Bibliography	of	Figurational	Sociology	in	The	Netherlands	(up	to	1989):
Sociogenetic	and	Psychogenetic	Studies,	Amsterdam:	Publikatiereeks	Sociologisch	instituut.

Lepemes,	Wolf	(1978)
«Norbert	Elias:	An	Outsider	Full	of	Unprejudiced	Insight»,	New	German	Critique,	15	(Fall),	pp.	57-64.

Lukács,	Georg	([1920]	1973)
«The	Old	Culture	and	the	New	Culture»,	en	E.	San	Juan	Jr	(ed.),	Marxism	and	Human	Liberation,	New
York:	Della.

Mennell,	Stephen	(1989)
Norbert	Elias:	Civilization	and	the	Human	Self-Image,	Oxford:	Basil	Blackwell.

Mulkay,	Michael	(1985)
The	Word	and	the	World:	Explorations	in	the	Form	of	Sociological	Analysis,	London:	George	Allen	&
Unwin.

Needham,	Joseph	(1944)
«Integrative	Levels:	A	Revaluation	of	the	Idea	of	progress»,	en	su	Time:	The	Refreshing	River,	London:
George	Allen	&	Unwin.

Reiser,	Oliver	L.	(1958)
The	Integration	of	Human	Knowledge,	Boston:	Extending	Horizons	Press.

Robertson,	Roland	(1990)
«Globality,	Global	Culture	and	Images	of	World	Order»,	en	Hans	Haferkamp	and	Neil	Smelser	(eds),
Social	Change	and	Modernity,	Berkeley:	University	of	California	Press.

Segerstrale,	Ullica	(1986)
«Colleagues	in	Conflict:	An	in	vivo	Analysis	of	the	Sociobiology	Controversy»,	Biology	and	Philosophy,	1,
pp,	53-87.

www.lectulandia.com	-	Página	153



Turner,	victor	(1967)
The	Forest	of	Symbols,	Ithaca,	NY.:	Cornell	University	Press.
—	(1969):	The	Ritual	Process,	Flarmondsworth:	Penguin.

Sartre,	Jean-Paul	(1968)
Search	for	a	Method,	New	York:	Vintage	Books	(en	francés	1960).

Waddington,	C.	H.	(1961)
«The	Human	Animal»,	en	Julian	Huxley	(ed.),	The	Humanist	Frame,	London:	George	Allen	&	Unwin.

Wassall,	Terence	J.	(1990)
«The	Development	of	Scientific	Knowledge	in	Relation	to	the	Development	of	Societies»,	PhD	thesis.
University	of	Leeds.

Wilterdink,	Nico	(1977)
«Norbert	Elias’s	Sociology	of	Knowledge	and	its	Significance	for	the	Study	of	the	Sciences»,	en	Peter
Gleichmann,	Johan	Goudsblom	y	Hermann	Korte	(eds),	Human	Figurations:	Essays	for	Norbert	Elias,
Amsterdam:	Amsterdams	Sociologisch	Tijdschrift.

www.lectulandia.com	-	Página	154



NORBERT	ELIAS	(Breslau,	22	de	junio	de	1897,	Ámsterdam,	1	de	agosto	de	1990).
Sociólogo	 judío-alemán	 cuyo	 trabajo	 se	 centró	 en	 la	 relación	 entre	 poder,
comportamiento,	emoción	y	conocimiento.	Ha	dado	forma	a	 la	 llamada	«sociología
figuracional».	Fue	poco	conocido	en	el	campo	académico	hasta	los	años	70,	cuando
fue	«redescubierto».	Su	trabajo	de	una	sociología	histórica,	puede	explicar	estructuras
sociales	complejas	sin	menoscabo	de	agencias	individuales.

Su	obra	más	 conocida	 es	El	proceso	de	 la	 civilización.	 Trabajo	 en	 el	 cual	 hace	 un
análisis	 de	 la	 evolución	 de	 las	 sociedades	 europeas	 desde	 la	 época	 medieval	 y
guerrera	 hasta	 el	 proyecto	moderno	 e	 ilustrado.	 Reflexiona	 sobre	 el	 carácter	 de	 lo
público	y	 lo	privado,	 la	 represión,	 tabúes	y	 la	 cultura	desde	un	modelo	que	 trabaja
una	tríada	entre	Karl	Marx,	Sigmund	Freud	y	Max	Weber.	Se	divide	en	dos	capítulos;
que	 termina	 en	una	 suerte	de	psicoanálisis	 del	 viejo	mundo.	Varios	de	 sus	 trabajos
sobre	el	deseo	y	la	represión,	de	manera	historiográfica,	anuncian	en	parte	el	trabajo
que	posteriormente	realizó	Michel	Foucault.

Se	 puede	 ver	 un	 tributo	 en	 parte	 de	 su	 perfil	 disciplinario	 a	 cierta	 facción	 del
pensamiento	 judío	cercano	al	sionismo	clásico	(Leo	Löwenthal,	Gershom	Scholem)
aunque	con	matices.

Entre	1930	y	1933	trabajó	como	asistente	de	Karl	Mannheim	en	Fráncfort	del	Meno,
en	el	mismo	edificio	en	que	trabajaban	Adorno	y	Horkheimer.	Debido	a	lo	anterior,
existe	 alguna	 confusión	 en	 relación	 a	 la	 influencia	 que	 pudo	 ejercer	 la	 Escuela	 de
Fráncfort	en	el	pensamiento	de	Elias.

www.lectulandia.com	-	Página	155



Tras	 la	 llegada	 del	 nazismo	 a	 principios	 de	 1933,	 el	 Instituto	 Sociológico	 de
Mannheim	 se	vio	obligado	 a	 cerrar.	La	Tesis	 de	habilitación	ya	presentada	 titulada
Der	höfische	Mensch	 («El	hombre	de	 la	Corte»)	nunca	se	aceptó	formalmente	y	no
fue	 publicada	 hasta	 1969.	 En	 Alemania,	 participó	 activamente	 en	 el	 Movimiento
Sionista	 Alemán.	 En	 1933	 Elias	 huye	 a	 París.	 Sus	 padres,	 ancianos,	 se	 quedan	 en
Breslau,	donde	su	padre	muere	en	1940;	su	madre	fue	deportada	a	Auschwitz,	donde
fue	asesinada	probablemente	en	1941.

Elias	 Impartió	 clases	 en	 universidades	 de	 Inglaterra	 (principalmente	 en	 la
Universidad	de	Leicester),	Ghana,	Alemania	y	Holanda;	entre	sus	alumnos	se	cuenta
al	 sociólogo	 inglés	 Anthony	 Giddens	 pero	 su	 principal	 heredero	 ha	 sido	 Eric
Dunning.	 Escribió	 también	 obras	 poéticas	 y	 narrativas	 entre	 las	 que	 se	 cuenta	 La
balada	del	Jacob	pobre,	inspirada	en	una	experiencia	real	de	persecución	y	desprecio,
la	suya.	De	alguna	manera,	la	«deconstrucción»	que	su	pensamiento	supone	para	con
las	lógicas	modernas	—naturalizadas	socialmente—	tiene	que	ver	con	la	experiencia;
al	igual	que	como	Hannah	Arendt	se	preguntó	por	las	bases	de	la	humanidad.

www.lectulandia.com	-	Página	156



Notas

www.lectulandia.com	-	Página	157



[1]	Quiero	dar	las	gracias	a	Stephen	Barr,	Rudolf	Knijff,	Terry	Wassall	y	Cas	Wouters
por	ayudarme	a	preparar	esta	introducción.<<

www.lectulandia.com	-	Página	158



[2]	Para	referencias	sobre	la	vida	de	Elias,	la	historia	de	la	publicación	de	El	proceso
civilizador,	el	reconocimiento	tan	retrasado	de	su	obra	en	los	países	europeos	durante
los	años	setenta	y	ochenta	y	la	amplia	investigación	en	sociología	figuracional	en	los
Países	 Bajos,	 véase	 Goudsblom	 1977;	 Lepenies	 1978;	 Korte	 1988;	Mennell	 1989,
cap.	1;	y	Kranendonk	1990.<<

www.lectulandia.com	-	Página	159



[3]	Elias	expuso	estos	puntos	de	formas	diferentes	en	varios	lugares,	pero	véase	sobre
todo	Elias	1987a:	117-18,	y	1987c.<<

www.lectulandia.com	-	Página	160



[4]	Elias	utiliza	muchísimo	el	concepto	de	autonomía	relativa	en	sus	obras,	sobre	todo
en	 las	 que	 tratan	 de	 sociología	 del	 conocimiento	 y	 ciencias.	 En	 la	 historia	 de	 la
sociología	 ha	 resultado	 útil	 también	 para,	 al	 menos,	 Durkheim	 [1914]	 1968:	 271;
Lukács	 [1920]	 1973:	 11;	 Althusser	 1965:	 111,	 240;	 Sartre	 1968:	 80	 y
Alexander	 1990:	 1-27.	 En	 el	 marco	 británico	 el	 concepto	 ha	 adquirido	 vigencia	 a
través	de	 los	 escritos	posestructuralistas,	 en	especial	 los	de	Louis	Althusser,	que	 lo
utilizó	en	sus	adaptaciones	de	la	teoría	marxista	de	base	y	superestructura	para	evitar
el	 reduccionismo	 económico.	Un	 autor	 que	 se	 ha	 negado	 insistentemente	 a	 separar
cultura	y	estructura	de	un	modo	rígido	y	dualista	es	Zygmunt	Bauman	(1972,	1973).
<<

www.lectulandia.com	-	Página	161



[5]	 En	 la	 amplia	 bibliografía	 de	 los	 trabajos	 emprendidos	 dentro	 del	 programa	 de
investigación	 figuracional	 inspirado	 por	 Elias	 en	 los	 Países	 Bajos
(Kranendonk	 1990),	 sólo	 hay	 reseñado,	 curiosamente,	 un	 artículo	 que	 aborda	 en
concreto	 la	 sociología	 del	 conocimiento	 y	 las	 ciencias	 de	 Elias	 (Wilterdink	 1977),
Este	olvido	no	guarda	 relación	 con	 la	 importancia	que	Elias	 asignaba	 claramente	 a
este	campo	en	el	conjunto	de	su	obra.	Es	probable,	por	ello,	que	sea	único	el	estudio
de	Terence).	Wassall	(1990)	aún	inédito	sobre	la	ontología	de	Elias,	que	aboga	por	un
enfoque	 de	 desarrollo	 eliasiano	 de	 la	 sociología	 del	 conocimiento	 científico	 para
contrarrestar	 el	 paradigma	 relativista-constructivista	 dominante.	 Indica	 también	 que
Elias	no	ha	extraído	las	conclusiones	más	radicales	que	pueden	extraerse	de	su	teoría
de	niveles	de	integración	y	su	concepción	de	la	adecuación	del	objeto,	para	entender
las	consecuencias	ambientales	de	las	intervenciones	científicas	en	el	mundo	natural.
<<

www.lectulandia.com	-	Página	162



[6]	Aunque	sin	aludir	a	las	obras	de	Elias,	C.	H.	Waddington	prefirió	el	término	clave
de	 Elias	 «sociogenético»	 para	 describir	 el	 mecanismo	 acumulativo	 de	 aprendizaje
social:	«La	palabra	que	utiliza	Huxley	es	“psicosocial”.	Peca,	en	mi	opinión,	de	cierta
redundancia,	dado	que	lo	social	difícilmente	puede	evitar	ser	psicológico,	Yo	prefiero
utilizar	“sociogenético”,	que	subraya	 la	 importancia	del	mecanismo	como	medio	de
transmitir	 información	 de	 una	 generación	 a	 la	 siguiente,	 que	 es	 el	 pumo	 crucial»
(Waddington	1961:	74).<<

www.lectulandia.com	-	Página	163



[7]	En	una	carta	dirigida	a	mí	y	fechada	el	18	de	enero	del	81,	Elias	escribió:	«Hay
toda	 clase	 de	 contradicciones	 en	 la	 posición	 de	 Apel.	 Pretende	 incluir	 en	 su
trascendentalismo	datos	sociales,	lo	que	sencillamente	no	es	posible	porque	los	datos
sociales	 presuponen	 una	 pluralidad	 de	 seres	 humanos,	 mientras	 que	 el	 término
trascendental”	 alude	 a	 datos	 que	 un	 individuo	 aislado	 posee	 por	 sí	 mismo
previamente	a	cualquier	experiencia».	Véase	también	Elias	1982:	24	y	otras	críticas
del	trascendentalismo	en	Kilminster	1982	y	1989.<<

www.lectulandia.com	-	Página	164



[8]	Véase	Norbert	Elias,	Uber	die	Zeit,	1984	[Frankfurt:	Suhrkamp).<<

www.lectulandia.com	-	Página	165



[9]	Texto	inconcluso	(véase	introducción	del	editor).	(N.	E)<<

www.lectulandia.com	-	Página	166


	Teoría del símbolo
	Introducción del editor
	Introducción
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI
	VII
	VIII
	IX
	Bibliografía
	Autor
	Notas

