. b
r WY

- Jflectulanodia

Y e



Ensayo de sociologia del conocimiento del historiador y socidlogo Norbert
Elias (1897-1990), quien busca aportar un cuadro sociobiolégico de la
capacidad humana de formar simbolos, mas adecuado del que puedan
proporcionar teorias que emplean o dan por supuestas las polaridades
estaticas entre naturaleza y cultura y abstracto y concreto, con tendencias
dualistas y metafisicas. Elias presenta una reflexion que sitia en primer
plano el proceso de la evoluciéon biologica a largo plazo, que los sociélogos
suelen relegar a ser un telén de fondo de la vida social de las sociedades
industriales, aunque sin identificar la teoria evolutiva exclusivamente con la
version de Darwin, que el autor considera claramente incompleta y
representativa de una primera fase de elaboracion.

www.lectulandia.com - Pagina 2



‘Lectulandia

Norbert Elias

Teoria del simbolo

Un ensayo de antropologia cultural

ePub r1.0
diegoan 26.05.15

www.lectulandia.com - Pagina 3



Titulo original: The Symbol Theory

Norbert Elias, 1989

Traduccién: José Manuel Alvarez Flérez

Disefio de cubierta: Loni Geest & Tone Hoverstad

Editor digital: diegoan
ePub base r1.2

mas libros en lectulandia.com

www.lectulandia.com - Pagina 4



Richard Kilminster ha actuado como editor de este trabajo. Le doy las
gracias. Ha contribuido mucho a la utilidad que pueda tener.
Evidentemente, yo soy el unico responsable de los fallos. Me han sido muy
utiles los comentarios de Jan-Willem Gerritsen y también la cooperacion
constante de mis ayudantes Rudolf Knijff, Saskia Visser y Anne Gebers.

NORBERT ELIAS

Referencia bibliogrdfica
HUXLEY, JULIAN (1941): The Uniqueness of Man, London.

www.lectulandia.com - Pagina 5



Introduccién del editor!!!

«Un probléme convenablement posé est bien prés d’étre résolu».
(André Marie Ampere, citado en Bravo1979: 204).

La Teoria del Simbolo resulto ser la ultima obra extensa que Norbert Elias complet6
para la publicacion antes de morir. Muri6 el 1 de agosto de 1990 en Amsterdam a los
93 afios de edad. Este libro reproduce como un texto unitario, pero por lo demas
inalterado, un ensayo suyo de gran alcance «La Teoria del Simbolo: Una
Introduccion», que aparecio por vez primera en tres entregas en nimeros sucesivos de
Theory, Culture and Society durante 1989. El cuadro de Paul Klee de la portada de
esta edicion habia sido elegido por el propio Elias poco antes de morir. Pero aun
estaba trabajando, por desgracia, en una nueva Introduccion cuando le sobrevino la
muerte. Tras consultar con los editores y con la Fundacion Norbert Elias, se decidio
que este penetrante documento debia publicarse en su estado inconcluso. Se incluye
por tanto mas adelante, al principio del texto que estaba destinado a introducir, en su
forma final. Se interrumpe a medio curso, con Elias de un humor expansivo muy
caracteristico, cuando esta empezando a desarrollar el analisis de uno de sus temas
favoritos: la necesidad de estudiar las sociedades humanas a una escala temporal muy
grande. No podemos saber con seguridad qué direccion podria haber seguido el resto
de la argumentacion.

El texto principal pasé por varias fases antes de alcanzar su forma actual. Fue
dictado a un ayudante, como todos los escritos de Elias en los ultimos afios. Se
completo6 en principio de ese modo en borrador en el verano de 1988. El manuscrito,
caudaloso, sin divisiones y bastante repetitivo, constituia una corriente continua de
temas interrelacionados. Yo estableci un texto mas estructurado, y mas accesible por
tanto, para publicarlo en la revista, insertando parrafos, eliminando repeticiones
innecesarias y disponiendo la sucesion de secciones numeradas que ya habia iniciado
él pero no continuado.

Al hacer la primera revision me di cuenta de que estaba siguiendo fielmente una
ordenacion de los temas y la argumentacion que ya estaba presente en el material. El
manuscrito, a pesar de la repeticion, parecia encajar de modo natural en un esquema,
que tuve la suerte de poder comentar con Elias. El, como no podia releer las paginas
mientras las escribia y las revisaba porque le fallaba la vista, tenia que tener en la
cabeza toda la estructura de la obra mientras la elaboraba. Resultdé atiin mas notable
por ello comprobar lo sistematico y estructural que era en realidad un manuscrito en
apariencia informe. Todas mis tachaduras y reestructuraciones se acordaron con €l y
€l mismo reescribié algunas secciones haciéndolas mas breves. Pero hubo que dejar
algunos pasajes repetitivos, por insistencia suya, y quiza puedan resultarles tediosos
al lector en el texto inalterado. Pero, como explico mas adelante, hay una linea sutil

www.lectulandia.com - Pagina 6



que une estos pasajes y lo que podriamos llamar las repeticiones benignas de Elias,
que son una caracteristica general de su estilo, por la que tiende a volver sobre los
mismos temas varias veces, reelaborandolos de una forma distinta cada una de ellas.

La Teoria del Simbolo es un excelente ejemplo de la oeuvre del ultimo periodo de
Elias, pero a los lectores no familiarizados con su obra que entren en frio en este libro
quizas puedan parecerles extrafias su forma de exposicion y su terminologia,
comparadas con el producto académico profesional mas corriente. Quizas unas
cuantas directrices y orientaciones para la lectura del conjunto de sus escritos,
sumamente originales, sean utiles para abordar este.

Elias se mantuvo durante la mayor parte de su larga carrera, por razones que
escapaban con frecuencia a su control, en la periferia del orden establecido de la
sociologia y alejado, por tanto, de él. Debido a ello, sentia poco las presiones del
mundo institucionalizado de las ciencias sociales académicas!?l. Por eso no
encontrara el lector en ninguno de sus libros ni de sus articulos (y la Teoria del
Simbolo es caracteristico en ese sentido) esa introduccion habitual que es un repaso
de la literatura cientifica o las controversias del momento sobre el problema o el tema
que se aborda, en este caso los simbolos, Elias no trabajaba asi. Preferia siempre
abordar directamente el tema que estudiaba (por ejemplo, el orden cientifico
establecido, Mozart, el tiempo, la violencia, Freud, el envejecimiento y la muerte, el
trabajo, lo psicosomatico, por nombrar solo algunos de los otros temas que estudi6 en
los ultimos afios), que investigaba a su manera. L.os trabajos de otros que actuaban de
una forma distinta y dentro de tradiciones sociologicas distintas en el mismo campo,
tenian para €l un interés secundario. Dejaba a los lectores la tarea de comprobar la
compatibilidad con su propio paradigma de conceptos y hallazgos desarrollados en
otra parte.

Un articulo de Elias extenso y discursivo citara, por tanto, en general, muy pocas
referencias; en realidad habrd a menudo una sola, quizas la de un libro poco conocido
publicado hace muchos afios. La Teoria del Simbolo no es ninguna excepcion, solo
contiene una referencia, la de un libro de Julian Huxley sobre el tema de la
singularidad evolutiva del hombre. Si se quejase usted a Elias por no haber
mencionado la literatura cientifica contemporanea o le sugiriese que estaba anticuado,
él contestaria que tenia usted el fetichismo de lo nuevo: que s6lo porque un libro es
viejo no significa que no pueda seguir siendo el mejor tratamiento de un tema. Y a la
inversa, los libros nuevos no constituyen por necesidad un avance sélo por el hecho
de ser nuevos. Era el mérito cognitivo intrinseco del libro lo que contaba, no si estaba
actualmente a la mode!. Elias se hallaba al margen de las corrientes y las modas
intelectuales, trabajaba dentro de una escala temporal cientifica, con una amplitud de
vision y un grado de distanciamiento que s6lo pueden calificarse de olimpicos.

Elias sentia hacia el mundo una curiosidad cientifica insaciable y gozosa.
Describia a menudo la vocacion del sociologo diciendo que era como embarcarse en
un «viaje de descubrimiento» en el territorio, mayoritariamente desconocido, de la

www.lectulandia.com - Pagina 7



sociedad. El, por su parte, naveg6 siempre con la ayuda de sus propias teorias y en su
propio lenguaje de sociologia figuracional o de «proceso», como empezo6 a llamarle
al final de su vida. Su paradigma fue para él el paradigma primario del ruedo
sociologico y él tenia derecho de acceso pero no en un sentido inflexible y
dogmatico. Nadie podria haberse mostrado mas abierto que él al contraejemplo
empirico y al dialogo. Era s6lo que tenia una fe inquebrantable en la originalidad y en
la importancia de su obra como sintesis y como programa de investigacion. Se sentia
muy seguro de lo que estaba haciendo. Siempre podia aducir el poder explicativo
demostrable de los modelos sociolégicos que habia desarrollado en The Civilizing
Process (1978-82; en aleman 1939) y The Court Society (1983; en aleman 1969) y
basarse en su vasto conocimiento de la historia y de las ciencias, en el que pocos
contemporaneos le igualaban.

Johan Goudsblom ha sefialado que en las primeras obras de Elias de la década de
1930 hay en realidad una cuantia mucho mayor de polémica tedrica y metodologica
implicita, con otros autores y otras escuelas, que resulta inmediatamente perceptible.
En sus escritos posteriores este enfrentamiento se hizo mas explicito, Elias abordo
criticamente una serie de autores a los que nombra (Goudsblom 1987). Esto es cierto,
aunque la polémica de tipo implicito puede adoptar otra forma, como se puede ver en
este libro. Fue también partidario de criticar otros enfoques de un problema de un
modo mas amplio, mas alusivo, ejemplificando, por ejemplo, estilos de pensamiento
o paradigmas caracteristicos. Podia aludir, por ejemplo, a los fallos de la «teoria de la
accion», «la teoria marxista», la «fenomenologia» o, como hace aqui, las «teorias
tradicionales del conocimiento». Su critica las consideraria de modo invariable
fatalmente afectadas de reduccionismo, individualismo, hiperabstraccién, obsesiones
filosoficas, sentimientos politicos encubiertos (un tipo de «complicidad» en la
terminologia de Elias) o diversas combinaciones de todo esto. Pero no se dejaba, en
general, atrapar excesivamente en las escaramuzas de los debates contemporaneos y
de las complejas discusiones domésticas que tienen lugar en la sociologia. Creia que
se contribuia mas al progreso de la disciplina con la investigacion empirica basada en
una informacion teérica; pero que dificultaba notablemente ese progreso el que los
sociologos desperdiciasen sus energias en los debates del momento o en discutir entre
ellos.

Vale la pena mencionar el estilo de los escritos de Elias. Wolf Lepenies (1968-63)
describio muy bien sus cualidades: «Una preocupacion por una claridad libre de
jerga, un minucioso adiestramiento en la observacion sociol6gica y una combinacion
exhaustiva de analisis tedricos con alusiones, a menudo sorprendentes, a detalles».
Elias resulta también con frecuencia provocador y desafiante y le encantaba citar
dualismos santificados pero difuntos y someter a analisis lo que parece obvio. Hace
todas estas cosas en este libro cuando habla de la relacion entre pensamiento humano
y comunicacion y de la evolucion de la naturaleza bioldgica. Mas que por argumentos
«légicos» convencionales en favor de una posicion u otra, Elias convence a los

www.lectulandia.com - Pagina 8



lectores porque expone los temas de un modo que induce a reflexionar sobre las
categorias o los supuestos que se utilizan rutinariamente para tratarlos. Después de
leer la Teoria del Simbolo resulta dificil, por ejemplo, volver a utilizar
irreflexivamente las oposiciones idealismo/materialismo y naturaleza/cultura o
sucumbir a la tentacion falaz de considerar que el lenguaje existe en un reino propio
independiente.

En este texto, como en gran parte de la obra de Elias, reverberan ecos de la
sociologia del conocimiento alemana. Pero Elias llevo la tradicion mucho mas alla,
profundizando y ampliando la parte del programa que pedia una ontologia y una
epistemologia sociologicas que sustituyesen a la filosofia tradicional. Es
precisamente la huella que hay de esta tradicion en el proyecto de Elias lo que explica
otra caracteristica de su estilo. Elias investiga con mucha frecuencia un problema
exponiendo primero las dicotomias estaticas que se dan en los tratamientos habituales
y volviendo luego varias veces a ellas al mismo tiempo que va exponiendo una
estructura de explicacion alternativa mas amplia y mas completa. Esta estructura
resulta ser, claro, su propia sociologia de las figuraciones, desarrollada a partir de su
obra sobre procesos civilizadores. Elias escribe siempre desde este punto de vista.
Algunas de las repeticiones de este libro, aunque no todas ni mucho menos, son
explicables por esta caracteristica organica de su forma de argumentar.

La forma de analisis de Elias transpone, pues, los problemas a otro nivel distinto,
en realidad, al de su planteamiento original. Las formas tradicionales (con frecuencia
filosoficas) de hablar del tema pasan a resultar sencillamente insostenibles al
integrarse en una estructura sociologica mas amplia. En este libro podemos seguir a
Elias en esa estrategia a través de las tradicionales oposiciones de
idealismo/materialismo, materia/espiritu, naturaleza/cultura, forma/contenido y
conciencia/ser. Se insiste en particular en las limitaciones del dualismo sujeto/objeto
y Elias rastrea sociologicamente esta oposicion remontandola hasta la
autoexperiencia indudable de los individuos como homo clausus caracteristica de
sociedades (sobre todo de Occidente) que han alcanzado una fase trascendente de un
proceso civilizador. La cruzada contra este modelo de seres humanos es en realidad
uno de los principales temas dominantes de la obra de Elias.

Yo creo que, por todas las razones mencionadas hasta ahora, es importante leer
este libro concienzudamente varias veces para sacar el mejor partido de él. Elias no
solo fue uno de aquellos autores de la tradiciébn alemana que destacaban
insistentemente la importancia de la forma de plantear una cuestién, sino que también
estaba muy atento a los matices y asociaciones del lenguaje y los conceptos que
empleamos en sociologia, que es una sensibilidad relacionada. Su insistencia en que
debemos deshacemos de categorias antiguas para desarrollar una imagen mas
distanciada y realista de los seres humanos dentro de una escala temporal y una
estructura evolutivas (que es en parte de lo que trata este libro) no es, sin embargo,
una tarea facil ni exclusivamente «racional». Exige inevitablemente que los

www.lectulandia.com - Pagina 9



individuos modifiquen la imagen que tienen de si mismos, quizas en una direccion
que resulta incomoda. Elias evoco la fuerza sombria de su imagen evolucionista de la
humanidad en un cuarteto de su poema «Surcando la tormenta». (Elias 1988: 81):

«nacidos de una tormenta de desorden nomadas del tiempo que no corre en
un vacio sin limite surcando la tormenta».

El proceso de reformacion de nuestra imagen de los seres humanos nos obliga,
claro, a superar escollos emotivos. Esta lucha forma parte de lo que Elias llamo en
otro lugar el problema socioloégico de hasta qué punto y en qué condiciones son
capaces los individuos de «afrontarse a si mismos» (Elias 1987a: 12-14, 39-40). Se
puede ya apreciar una diferencia substancial entre esta concepcion y el aforismo
racionalista mas familiar del «conocete a ti mismo». Mike Featherstone (1987:201)
comentd correctamente, aunque no destacé suficiente, que Elias «exige mucho del
lector».

Concretando mas, jcomo encaja la Teoria del Simbolo en el conjunto de la obra
de Elias? Un mensaje que transmiten todos sus escritos como una advertencia para
los socidlogos es que procesos y acontecimientos sociales dispares en apariencia,
analizados y artificialmente separados por los diversos estamentos de la ciencia
social, organizados profesionalmente y por especialidades dentro de la sociologia,
son todos ellos en realidad aspectos del mismo proceso social interconectados.
También los escritos de Elias forman una red inconsttil. Pero Elias, como muchos
otros cientificos sociales, se habia dado cuenta de la utilidad explicativa del concepto
de autonomia relativa™, que utiliz6 para describir el proceso por el que el
conocimiento humano se independiza de sus productores originales y también el
medio por el que las instituciones sociales especializadas (econdémicas, politicas,
cientificas) llegan a autosustentarse y vincularse funcionalmente entre si en
sociedades complejas. Este concepto otorgd también a Elias, dentro de su vision
sinoptica de la interconexion de los procesos sociales, licencia para escribir sobre
lemas como el deporte, las ciencias, el tiempo, la muerte y la agonia, diversas ramas
del arte y los artistas, etc.

La Teoria del Simbolo es un ensayo teorico investigador que sitia en un primer
plano los supuestos basicos de otro nivel relativamente autdnomo e interrelacionado,
el proceso de la evolucion bioldgica a largo plazo. Los socidlogos suelen relegar este
proceso a la condicién de mero telon de fondo biologico de la vida social de las
sociedades industriales, Pero, en opinion de Elias, una interpretacion de mas largo
alcance del desarrollo social ha de estar integrada en el proceso evolutivo global.
Segun €l mismo dice: «La constitucion natural de los seres humanos les prepara para
aprender de otros, para vivir con otros, para que otros se cuiden de ellos y para que
ellos se cuiden de otros. No resulta facil entender como pueden elaborar los
cientificos sociales una interpretacion clara del hecho de que la naturaleza prepare a

www.lectulandia.com - Pagina 10



los seres humanos para la vida en sociedad sin incluir en su campo de vision aspectos
del proceso evolutivo y del desarrollo social de la humanidad...» (pag. 214-215 de
este mismo libro). Elias me explico, de palabra, que consideraba la Teoria del
Simbolo vinculada a su grupo de escritos sobre la sociologia del conocimiento, entre
los que se incluyen Uber die Zeit (1984), la antologia Involvement and Detachment
(1987a) y varios articulos mas de esta tematica que datan de la década de 1970 y de la
de 1980 (véase bibliografia). Se relacionan en especial con el libro los fragmentos
«Reflections on the Great Evolution» (en Elias 1987a) y el articulo «On Human
Beings and Their Emotions: A Process-Sociological Essay» (Elias 1987b). Elias,
ateniéndose a un planteamiento muy radical, sitia la sociologia del conocimiento en
este grupo de escritos, como heredera histérica de los problemas de la epistemologia
y la ontologia de la filosofia del conocimiento tradicional desechada, que estaba
dominada por una concepcion sumamente individualista del sujeto consciente.

Elaboro también un modelo sociologico de las ciencias que considerariamos
ahora de tipo realista, aunque sin la inspiracién trascendental Filosofica de gran parte
de los trabajos actuales en este campo (Bhaskar 1979). En el modelo de Elias cada
ciencia investiga un nivel de integracion del universo relativamente autonomo (el
fisico, el quimico, el bioldgico, el psicoldgico, el social, etc.) como su «objeto»,
utilizando la terminologia de los filosofos. Este modelo (que él llama
significativamente una ciencia de las ciencias) (Elias 1974) aporta una concepcion
mas estructura) y diferenciada de la materia tematica de las ciencias, y por tanto de
los diversos métodos que son adecuados para ellas. Presenta este modelo (lo que
plantea una jerarquia de las ciencias) como una alternativa empiricamente utilizable
para trabajar con la distincién sujeto-objetol®.

Para Elias, las ciencias sociales van por detras de las ciencias naturales debido a
que dentro de sus estamentos académicos prevalecen valoraciones heteronomas e
implicaciones emotivas, que dominan el caracter del conocimiento elaborado. En
consecuencia, la capacidad humana para controlar los procesos sociales va a la zaga
de la capacidad para controlar procesos naturales, debido a que en las ciencias
naturales hace mucho que la balanza se inclin6 mas por el predominio de
valoraciones auténomas, que significaron un avance trascendental hacia un mayor
distanciamiento (Elias 1987a).

Un destacado objetivo polémico en este grupo de escritos es el concepto de lo a
priori kantiano, concepto que Elias critica implacablemente desde un punto de vista
empirico-sociologico. Rechaza asi mismo cualquier relacion con nominalistas,
individualistas y fenomendlogos, y con todo tipo de reduccionistas (econémicos,
fisicalisticos o biologisticos). Estas polémicas se repiten en las obras de Elias sobre la
sociologia del conocimiento en particular y estan presentes también en
combinaciones diversas en la Teoria del Simbolo.

En este libro el punto focal programatico se centra en la biologia evolutiva como
ciencia humana que ha de entretejerse, sin reduccionismo, dentro de una concepcion

www.lectulandia.com - Pagina 11



a largo plazo del desarrollo humano, en concordancia con la teoria de los niveles de
integracion. En el texto se hace evidente que Elias no cree que la teoria evolutiva
deba identificarse exclusivamente con la version de Darwin, que él considera
claramente incompleta y representativa de una primera etapa de elaboracion. Yo creo
que en el planteamiento de Elias figura también la intencién de navegar entre las dos
posiciones ideologicas extremas que suelen impregnar la investigacién de la
dimension animal de los seres humanos. De un lado tenemos la vision reduccionista
de los etb6logos y los sociobidlogos, como E. O. Wilson y otros (Segerstrale 1986),
que afirman en realidad que somos basicamente monos. De otro lado tenemos el
punto de vista filosofico-religioso segun el cual el ser humano constituye una ruptura
completa con el mundo animal, que crea el nivel del alma o espiritu. Segun la
interpretacion que yo hago de él, Elias intenta prepararse tedricamente para la tarea
de desarrollar un nuevo modelo de humanidad que permita abordar estas cuestiones y
otras relacionadas, que tienden normalmente a plantearse todas ellas s6lo de ese
modo unilateral y valorativo.

La «Gran Evolucion» aporta la estructura sintética de todas las ciencias, incluida
la sociologia. Adelantandose a posibles acusaciones de determinismo evolucionista o
de teleologia, Elias traza aqui la distincion crucial, lo mismo que en varios lugares
mas de este grupo de escritos, entre evolucion bioldgica predominantemente
irreversible y desarrollo social potencialmente reversible. El ciclo vital de las
estrellas y el desarrollo de las sociedades no son del mismo género: una sociedad
puede, a diferencia de una estrella, dar marcha atras y recaer en una etapa anterior,
por ejemplo en relaciones sociales feudales. Teniendo en cuenta esto, Elias solia
hablar de procesos civilizadores y descivilizadores al mismo tiempo. Dentro de esta
gran estructura de desarrollo socio-natural, Elias considera que la capacidad técnica
humana de comunicacion por medio de simbolos es un logro tunico de la inventiva
ciega de la naturaleza. La capacidad que tienen los humanos de regir su conducta por
medio de conocimientos aprendidos les proporcioné una gran ventaja evolutiva sobre
otras especies que eran totalmente incapaces de conseguir eso o que s6lo podian
hacerlo en una medida muy limitada. Elias llama a esto «emancipacion simbolica» de
la humanidad (pagina 98). En consecuencia, la supervivencia de grupos humanos ha
dependido en un grado importante del conocimiento congruente con el objeto. De
este logro se desprenden en opinion de Elias lecciones cuyo aprendizaje sera de
importancia vital para el futuro de la humanidad en las proximas etapas de su
desarrollo.

El objetivo del programa de investigacion iniciado en la Teoria del Simbolo es
aportar un cuadro sociobiol6gico mas adecuado de la capacidad humana de formar
simbolos del que pueden proporcionar teorias que emplean o dan por supuestas las
polaridades estaticas naturaleza/cultura y abstracto/concreto, que contienen
tendencias latentes dualistas y metafisicas. Operando con estas polaridades no
podriamos percibir la formacion de simbolos como un proceso de sintesis progresiva,

www.lectulandia.com - Pagina 12



término clave que incluye el hecho demostrable de que los conceptos llevan
incorporados rastros de etapas previas del desarrollo social y cientifico. Elias prefiere
en consecuencia este concepto al término abstraccion, mas habitual y estatico. Dicho
de otro modo, quiere establecer el modo de existencia de los simbolos, como medios
de comunicacion aprendidos, de modo diacréonico en una estructura evolutiva que
incluye el desarrollo social como continuacion suya a un mas alto nivel.

Quiza fuese instructivo, para ilustrar la idea de sintesis progresiva en los escritos
de Elias sobre el tiempo y su control (Elias 1982, 1984), complementar la discusion
que se efecta en el texto. Elias muestra que el concepto de tiempo es un preclaro
ejemplo de un concepto de sintesis de alto nivel, un simbolo aprendido que permite a
los individuos relacionar dos series de acontecimientos en diferentes niveles de
integracion mutua, utilizando una serie como unidad de medicién temporal de la otra.
No es simplemente una abstraccion o una capacidad de la mente, ni una substancia
universal, como han proclamado de diversos modos los fil6sofos, sino que se trata de
un concepto que se ha desarrollado en condiciones especificas y que sirve para
ayudar a la gente a orientarse. Los individuos que pertenecen a sociedades menos
diferenciadas tienen una experiencia temporal distinta y no suelen necesitar
instrumentos de medicion del tiempo personales. Se aprecia un desarrollo que va de
una concepcion mas personalizada y discontinua del tiempo en las sociedades mas
simples a una concepcion mas impersonal y continua en las sociedades estatales mas
complejas, que se corresponde con el alargamiento de cadenas de interdependencias y
diferenciacién funcional. Los miembros de estas ultimas sociedades, sumamente
autocontrolados, tienen que adaptarse unos a otros como parte de un entramado cada
vez mas complejo de contactos y necesidades sociales, que exige un simbolo
socialmente regularizado de ordenacion del tiempo de alto nivel que permita hacerlo
con gran exactitud y prevision.

Como hemos dicho ya, Elias, en una actitud muy propia de quien se halla al
margen del estamento de la sociologia, nunca se interesé demasiado por formalidades
profesionales como iniciar sus escritos con el repaso habitual de la literatura
cientifica sobre el tema, o de emplazar su trabajo en relacién con los escritos de otros
de un modo sistematico. A €l le interesaba mucho mas desarrollar y ampliar sus
propias teorias. Prescindié asi, inevitablemente, de la tarea de establecer la
compatibilidad de su legado con la obra de otros y con descubrimientos recientes de
los campos que abordaba. En el caso de este libro ¢como influyeron en la obra tedrica
investigadora de Elias, si es que lo hicieron, investigaciones recientes en el campo de
la teoria de la evolucion biologica, o estudios sobre la capacidad de simbolizacién
humana aparecidos en las obras de los antropologos? Elias estaba trabajando en una
sintesis de todas las ciencias, para la que sera necesario, si los que le siguen pretenden
lograrla, investigar los descubrimientos recientes de varias disciplinas mucho mas de
lo que €l consigui6 o desed investigarlos. Queda mucho por hacer en la tarea de poner
a prueba la fuerza de las reflexiones teoricas de Elias en este sentido. Sélo en los dos

www.lectulandia.com - Pagina 13



campos anteriores la literatura cientifica es sin duda enorme y no puedo abordar aqui
esa tarea. Lo tnico que puedo hacer en la practica es cotejar el planteamiento de la
investigacion que hace Elias en la Teoria del Simbolo, en términos muy generales,
con algunos enfoques destacados que se hacen en otros lugares, con objeto de iniciar
el proceso. Solo puedo citar, a efectos comparativos, unos cuantos modelos dentro de
mi ambito de conocimiento y competencia.

Los antropdlogos y los socidlogos actuales y del pasado, que han estudiado los
simbolos, han tendido a centrarse en su funcién de cohesién social y en los rituales
(Durkheim [1914] 1968; Turner 1967, 1969; Firth 1975; Augé 1982) o en el
mantenimiento de barreras sociales (Douglas 1966), La obra de Elias no aborda
directamente ninguna de estas dos cuestiones, aunque yo creo que si se enfocasen de
una forma eliasiana podrian aclararse considerablemente. Filosofos, estructuralistas y
semidlogos se han interesado por la relacion entre el simbolo y lo que representa
(Cassirer 1953; Eco 1984). El interés de Elias podria considerarse mas proximo al del
ultimo grupo por el hecho de que comparte con él, como problema percibido, el
descubrimiento paralelo de los vinculos entre el lenguaje, el conocimiento y el
pensamiento, uno de los temas basicos de este libro. Pero Elias se habia distanciado
decisivamente hace ya mucho del kantismo latente (o a veces no tan latente) que
empapa gran parte de esa investigacion, especialmente los trabajos mas recientes
inspirados por Claude Lévi-Strauss. Elias revaloriza también de modo notorio el
concepto filosofico de «significado» implicito en este planteamiento (en la
seccion III), Y destaca también, mas que ellos, las emociones vinculadas a la
simbolizacién y tiene una orientacion dinamica y de desarrollo, frente a la forma
sincronica de una gran parte de la investigacion estructuralista.

Sin embargo, la diferencia crucial entre toda esa obra y la de Elias en este libro es
que Elias insiste en que los simbolos son también pautas sonoras tangibles de
comunicacién humana y, en consecuencia, también datos «fisicos», que son posibles
por la condicion previa biologica evolutiva del aparato vocal singular y complejo de
los seres humanos. Esta caracteristica les permite emitir una amplia variedad de
sonidos y producir asi muchos lenguajes especificos de grupo. El que se sitte el
problema en un marco evolutivo en este enfoque concreto hace que la posicién de
Elias sea algo tnico entre las interpretaciones sociolégicas contemporaneas de la
formacion de signos. También se estan moviendo en esta direccion algunos
antropologos, que han conseguido desarrollar en general un grado mayor de
distanciamiento en sus investigaciones del que han logrado hasta el momento los
sociologos (Borchert y Zihlman 1990). Pero para muchos sociologos contemporaneos
los paradigmas dominantes actualmente asequibles son o mas bien estrechamente
«culturalistas» u orientados al discurso (Mulkay 1985) o toscamente causales y
reductivos de intereses (Bloor 1976). Elias ofrece una alternativa real (Wassall 1990).

Al considerar los simbolos también pautas sonoras tangibles, Elias puede eludir
ademas la tentacion racionalista de presuponer que los sistemas de simbolos forman

www.lectulandia.com - Pagina 14



parte de un reino independiente de la cultura con una realidad propia. La existencia
de esta tentacion no es ninguna mera posibilidad l6gica. Consideremos el comentario
de Jeffrey Alexander: «Las tendencias actuales de los estudios culturales coinciden en
insistir en la autonomia de la cultura respecto a la estructura social» (1990: 25). Los
analisis de Elias en este libro no eran, que yo sepa, respuesta directa a los amplios
debates actuales en sociologia sobre la cultura (Archer 1988; Robertson 1990;
Arnason 1987; Alexander 1990), aunque su enfoque puede aclararlos de un modo
sorprendente. Muchos de estos autores, con sus posturas diferentes y por sus
objetivos discrepantes, se plantean también los origenes y el funcionamiento de los
sistemas de simbolos, y los lectores tendran que hacer comparaciones por su cuenta
con el marco evolutivo mucho mas amplio que se emplea en este libro. Elias aborda
de frente una cuestién que se difumina a menudo en estos debates: ;Cual es el estatus
ontolégico del conocimiento? La sutileza con que aborda este asunto socioldgica y
dinamicamente, yendo mas alla de las alternativas tradicionales de idealismo o
materialismo, hace que la lectura resulte fascinante (véase la seccién v sobre
imagenes de la memoria cerebral). Elias trasciende los dualismos tradicionales
naturaleza/cultura y estructura/cultura sumergiéndolos en la corriente de continuidad
de la evolucion de la especie humana a través del desarrollo de sociedades humanas
como un nivel de integracién por derecho propio.

Asl pues, para Elias, la condicion humana esta incrustada en desarrollos sociales
que continian el ciego proceso de la evolucién a otro nivel. La formacién de
simbolos se halla vinculada a la supervivencia humana en este proceso. Esta vision
comparte mucho, en términos generales, con la de una generacion anterior de
evolucionistas que, en las décadas de 1940 y 1950, definieron lo que se denomina
habitualmente la sintesis moderna de la teoria de la evolucion (Futuyma 1986: cap. 1)
en la que se basa en gran medida Elias. No es ninguna casualidad el que un libro de
Julian Huxley de 1941 sea el tinico que Elias cita aqui. El conocia ya las ciencias
biologicas muy bien por sus estudios de medicina en Alemania en la década de 1920,
pero hay una afinidad especifica entre la concepcion de la evolucién bioldgica que se
expone en la Teoria del Simbolo y la expuesta por autores como Julian Huxley,
Joseph Needham, C. H. Waddington y otros, cuya obra Elias debi6 conocer en su
periodo de apogeo, durante los cuarenta afios que vivio, ensefid e investigd en
Inglaterra (1935-75, aproximadamente).

Aunque no constituyan una escuela unificada, todos estos autores comparten la
idea de que la sociedad es un fenémeno imprevisto, irreductible a los niveles
bioldgicos, quimicos y fisicos previos. Lo que Elias llama el «nivel de integracion»
social lo describen estos evolucionistas anteriores como el «nivel de organizacion»
social (Needham 1944); el «campo de integracion psicosocial» (Reiser 1958); y la
fase de «evolucién psicosocial» (Huxley 1942, 1953!6)). Needham describié incluso
su teoria como una teoria de «niveles integrantes». También ellos pretendian, como
Elias, situar a los seres humanos como un avance trascendental de la evolucién, un

www.lectulandia.com - Pagina 15



progreso de una forma inferior a una superior, lo que Huxley y otros denominaban un
ejemplo de anagénesis (Waddington 1961). Otro terreno comun es el de la
concepcion de niveles superiores de integracion como canalizacion de los inferiores;
la importancia de la transmision y el aprendizaje del conocimiento en el desarrollo
humano; el caracter tinico de la capacidad humana de simbolizacion; el tema de como
podrian ahora los humanos llegar a guiar el proceso evolutivo desde su posicién
como el mas elevado nivel de evolucién; y la necesidad de avanzar hacia tendencias
globales que pudiesen llevar a la humanidad a integrarse en una civilizacién mundial
(Huxley 1961).

No sabemos por los escritos y la correspondencia de Elias que se han publicado
hasta la fecha cuanto aceptaba y rechazaba de los pormenores de la sintesis moderna,
ni siquiera si tuvo conciencia del consenso. Ni si estaba al comente de las tendencias
actuales en el campo respecto a la deriva genética al azar, la supervivencia de genes
asi como de grupos de parientes, poblaciones y especies (Futuyma 1986; 13). Ni si
pensaba que todo esto podia afectar significativamente a su version de la teoria
evolutiva. Todas estas cuestiones tienen que aclararlas los investigadores que quieran
seguir la direccion que marca la Teoria del Simbolo. Yo s6lo estoy indicando una
afinidad.

Pero esta claro que aunque Elias toma mucho de estos autores, se aparta también
de ellos por su forma obstinadamente sociolégica de manejar los temas. Tiene una
sensibilidad muy desarrollada de sociologo para ver como las tendencias ideologicas
y disciplinarias de los individuos pueden conformar significativamente sus
observaciones de las realidades biologicas. E insiste mucho mas en explicar la
orientacion de las sucesivas etapas integradoras-desintegradoras del desarrollo social,
dentro del nivel social global de integracion, de lo que lo hacen los bidlogos
evolucionistas. Su terminologia para abordar este nivel es claramente mas precisa,
mas diferenciada y adaptada a sus contornos. Hay una vaguedad evidente, por
ejemplo, en el término «fase de evolucion psicosocial» de Huxley. Las frases de este
tipo se adecuaban a lo que él y otros estaban intentando hacer, es decir, sélo
demostrar que era imposible reducir el nivel social humano mas elevado a los mas
bajos, como parte de una vision del mundo ético-humanista basada en una imagen
evolucionista de la humanidad.

Pero Elias consideraba que para que se pudiera abordar razonablemente un
proyecto de ese género era necesario mucho trabajo sociologico que controlara la
intrusion de valoraciones ideolégicas cargadas de emotividad en nuestras
observaciones de los niveles biolégico y social de los seres humanos. El se referia a
veces a esta estrategia como el «rodeo por distanciamiento» (Elias 1987a; 105-6).
Esto va estrechamente unido a una perspectiva a largo plazo del desarrollo social.
Elias parece tomar de los evolucionistas de la sintesis moderna solo lo que precisa
para proporcionar un complemento evolucionista a largo plazo a sus teorias de los
procesos civilizadores, la diferenciacion cientifica y la formacion de simbolos. Unos

www.lectulandia.com - Pagina 16



cuantos autores (alumnos o discipulos de Elias) han empezado a aceptar su reto y a
buscar un punto de vista de muy largo alcance del desarrollo social y cientifico
(Goudsblom, Jones y Mennell 1989; Wassall 1990), pero en la sociologia de la
ciencia actual hay muy pocas aportaciones que tengan una vision como esa del
desarrollo (Hull 1988).

Elias raras veces se interesa por las polémicas metodologicas en si. En sus
ultimos escritos centrd la atencién en la nueva integracion de grupos sociales a un
nivel global, proceso que obliga a ampliar el campo de la sociologia, del nivel de
integracion del estado nacional al de la humanidad en su conjunto, como baluarte
contra la intrusion de autoimagenes nacionales en la formacién de conceptos
(Elias 1987c; Mennell 1989; cap. 9). La Teoria del Simbolo contribuye a esta
ampliacién vital del campo situando la investigacion de la formacion de simbolos
humana en la escala temporal muy larga de la evolucion de la especie y mostrando
como esta vinculada a la comunicacion, la orientacion y la supervivencia de grupo.
Ayuda asi a establecer una agenda sociol6gica para generar conocimiento cientifico
social con el alcance y el grado de distanciamiento necesarios para entender, y
contribuir asi potencialmente a que sobreviva esa proxima fase del desarrollo de la
humanidad a ese nivel global, que esta surgiendo a nuestro alrededor por todas partes.
Pretende proporcionar a los sociélogos una imagen mas realista y fidedigna de la
humanidad en su conjunto para que se pueda trabajar con ella.

Las polémicas y ejercicios de limpieza del campo conceptual que se desarrollan
en este libro estan todas destinadas en parte a ayudar a alcanzar este objetivo practico
procurando eliminar algunos de los conceptos, los dualismos y los supuestos
anticuados mencionados antes que, si se utilizasen exclusivamente, no nos
proporcionarian una comprension adecuada para orientamos en el proximo nivel
integrador emergente. Estas abstracciones, en manos de los estamentos académicos
atrincherados, y tenidas a menudo de valoraciones implicitas, ideoldgicas y de otro
género, pueden constituir también un mayor grado de complicidad. En ese sentido,
podrian contribuir también mas a la desorientacion y hasta quizas a la peligrosa
aparicion de tensiones sociales durante las transiciones de reintegracion en unidades
de supervivencia mas amplias, por las cuales la humanidad esta probablemente,
aunque en modo alguno inevitablemente, a punto de pasar.

En el fragmento introductorio (la dltima cosa que escribio) Elias atin dedica
considerable espacio a criticar una vez mas lo a priori kantiano y la duda cartesiano-
husserliana. jSe trata de una tarea que habia emprendido ya setenta afios atras, cuando
estudiaba como posgraduado con Richard Honigswald en Breslau! Resulta tentador
menospreciar su constante retomo a estos temas como indicativo solo de que era una
obsesion o de que vivia en el pasado, o de ambas cosas. Pero en realidad €él habia
leido sobre los importantes desarrollos recientes del pensamiento kantiano de, por
ejemplo, Karl-Otto Apel y Jiirgen Habermas. Bajo la superficie del nuevo interés que
manifiestan por el lenguaje y por las comunidades lingiiisticas, percibia la misma

www.lectulandia.com - Pagina 17



estructura trascendental de pensamiento que caracteriza toda la filosofia kantianal”],
Sigue en pie, sin embargo, la pregunta: ;por qué prosiguié su cruzada contra esta y
otras filosofias racionalistas con infatigable energia hasta el mismo fin de su vida?

La respuesta esta en lo que hemos dicho sobre orientacion. Lo que en mi opiniéon
galvanizaba a Elias era que comprendia que la dimension trascendental del
pensamiento kantiano es derrotista. Da por supuesto que los individuos no pueden
adaptarse a situaciones diferentes y desarrollar nuevas formas de pensar segun la
naturaleza de tos nuevos objetos que aparecen y a los que se enfrentan: estan
encadenados para siempre por categorias establecidas. Y las versiones de la duda
cartesiana abdican de toda responsabilidad en la misma tarea, dando por supuesto que
en el fondo nunca podemos estar seguros en realidad de si existe el mundo real que
pretendemos entender. Ambas filosofias son individualistas y ambas huyen del hecho
evidente de las sintesis progresivas histéricamente desarrolladas de las ciencias a
partir de nuevas observaciones. Elias sostiene que los hechos indican que el nimero
de simbolos y lenguas que han creado las gentes a lo largo de los siglos y seguiran
creando no tiene limite.

Elias dice al final del fragmento introductorio, que estas filosofias que ponen en
duda que exista algo independiente del sujeto consciente son «el gusano de la
manzana de la modernidad» (pag. 49). Son un acompafiamiento destructivo del
movimiento cientifico y s6lo pueden obstaculizar las tareas decisivas cognitivo-
orientativas a las que se enfrenta la humanidad en la fase siguiente de su desarrollo.
La persecucion implacable a que les sometio Elias no era ninguna simple vendetta.
Habia muchisimo mas en juego.

RicHARD KILMINSTER

www.lectulandia.com - Pagina 18



Introduccion

uchos de los problemas que se plantean y analizan en esta introduccién no
M son problemas de la sociologia convencional tal como es hoy en esta etapa
relativamente primitiva de su desarrollo. No solo resulta dificil en esta etapa
abordar la sucesion procesual en la que un acontecimiento no puede llegar a
producirse si no se ha producido antes otro acontecimiento anterior. En otras
palabras, la sociologia no sé6lo ha de apreciar y representar simbdlicamente procesos
sino que necesita también entender plenamente el hecho de que la ubicacion de
acontecimientos puede producirse en una serie de distintos niveles de integracion.
Consideremos la orientacion en lo que llamamos espacio. Se puede representar
por conceptos como anchura, profundidad o longitud. Pero a un nivel de integracion
mas alto se puede representar también por el concepto «espacio» y no es improbable
que, en el desarrollo de la humanidad, conceptos como longitud o anchura
precediesen a la integracion superior que representa el concepto de espacio. Por otra
parte, «espacio» constituye una integracion a un nivel de concepcion mas bajo que el
concepto «dimension», que indica implicitamente que espacio no es el unico nivel de
orientacion. El descubrimiento de que una orientacion completa de un acontecimiento
en el espacio exige su determinacion en el tiempo también fue, como es sabido, un
acontecimiento cientifico trascendental. No es posible ubicar plenamente un
acontecimiento en el espacio si no se le ubica a la vez en el tiempo. De hecho, si uno
dice «Einstein descubrio que nuestro universo es un universo cuatridimensional», eso
no quiere decir en realidad que la integracion de medios de ubicacion en el nivel de
tiempo y espacio fuese desconocida antes de que Einstein la hiciese explicita. Todo
cambio de longitud es también un cambio de tiempo. Es dificil de aceptar la idea de
que antes de Einstein nadie se diese cuenta nunca de este hecho. Uno de los méritos
de Einstein fue que tuvo el valor de demostrar y expresar cientificamente algo obvio.
Supongamos que estoy visitando una poblacion desconocida, con un plano de
calles en la mano. No tengo en este caso ninglin problema para diferenciar entre dos
formas de existencia. Las calles, las casas y las plazas pueden catalogarse como
realmente existentes. El plano de la ciudad es una representacién simbdlica de esa
realidad. No hay por qué dudar en este caso de la correspondencia entre simbolo y
realidad. El autor del plano puede haber cometido errores, pero podemos en general
confiar en el propio interés de los editores que han procurado que se corrigiesen los
errores y que los planos de la ciudad que venden sean representaciones simbolicas
exactas del trazado de la ciudad. Si utilizamos la relacion entre la unidad fisica y
social de una poblacion y la representacion simbodlica de su trazado en la forma de un
plano o mapa como modelo, se nos plantea una dificultad que puede resultar
insuperable mientras no la afrontemos. Puede parecer también que es demasiado
trivial para que merezca un examen mas detenido. Es razonable conceptualizar la
relacion entre una poblacion y su plano como la que hay entre algo que existe

www.lectulandia.com - Pagina 19



realmente y algo que solo es su representacion simbolica. Satisface la tendencia
habitual de nuestra época de apreciar diferencias como oposiciones. Pero la
connotacion de oposiciéon en este caso es la de fantasia y realidad. El mapa y la
ciudad tienen una forma de existencia diferente pero no opuesta. Ni siquiera las
lenguas mas diferenciadas lo estan hoy suficiente para proporcionar a los que las usan
un medio de comunicacion con simbolos lingiiisticos preconcebidos de elementos
que sean diferenciables sin que haya entre ellos un antagonismo. Como mercancias,
los planos forman parte del mismo nivel de realidad que la ciudad que representan.
Como representaciones simbolicas de la ciudad, los planos de esta estan al mismo
tiempo separados de ella. Los individuos deben ser capaces de distanciarse de la
realidad fisica de la poblacion para elaborar y utilizar un plano de ese tipo; deben,
digamos, ascender mentalmente hasta un nivel de sintesis situado por encima de su
existencia inmediata como una masa de materia.

Hay varios tipos de representacion simbdlica. Los planos son sélo uno de ellos.
Las lenguas son otro. Las personas que hablan inglés y desean hacer un comentario
sobre el cielo de la noche pueden utilizar la pauta sonora «moon», luna. En su lengua
esta pauta sonora representa simbolicamente el cuerpo celeste de mayor tamafio del
cielo nocturno. Los seres humanos son capaces de comunicarse entre ellos con la
ayuda de una amplia gama de pautas sonoras como esta. Pueden almacenar el
conocimiento en su memoria y transmitirlo de una generacion a otra. Una forma muy
definida de regularizacién social permite que dentro de la misma sociedad todos los
miembros de esta identifiquen las mismas pautas sonoras con el mismo sentido
aproximado, es decir, como simbolos que representan el mismo objeto de
conocimiento.

Consideremos otro ejemplo, la palabra «virus». Se invento y se regularizé cuando
se descubrieron agentes mas pequefios que los bacilos que causaban un tipo concreto
de enfermedades, y se necesitaba un simbolo comin con la ayuda del cual los
individuos pudiesen comunicarse sobre los virus. Sin ese simbolo comun era dificil,
hasta imposible incluso, comunicarse en relacion con ellos. Pero la necesidad de
nombres no se limita a objetos raros y especializados. Los objetos mas corrientes de
nuestra vida cotidiana como botones, camisas, escaleras y bicicletas necesitan una
representacion simbolica regularizada para que podamos comunicamos sobre ellos.
De hecho, lodo lo que no esta representado simbolicamente en el idioma de una
comunidad lingiiistica no es conocido por sus miembros: no pueden comunicarse
entre si sobre ello.

Eso no s6lo es aplicable a palabras aisladas sino a frases enteras, a pensamientos
en general. Pero la relacion entre representaciones simbdlicas en forma de frases y
aquello que representan es compleja. Las frases y, mas aun, los tejidos de frases
pueden corresponder en todo o en parte a lo que intentan representar. Tampoco se
limita la necesidad de simbolos comunicables a objetos particulares tangibles. Se
extiende a toda la reserva de conocimientos de una comunidad lingiiistica y en ultimo

www.lectulandia.com - Pagina 20



término de la humanidad, que incluye funciones, situaciones, procesos y los propios
simbolos. Asi, todo lenguaje conocido proporciona a quienes lo usan como medio de
comunicacion simbolos que les permiten manifestar inequivocamente si las
expresiones que se dirigen unos a otros se refieren a quienes emiten o a quienes
reciben el mensaje y si a ellos individualmente o como miembros de un grupo. En el
inglés moderno y en todas las lenguas relacionadas la serie de pronombres personales
tiene esa funcion.

La estructura de las lenguas esta determinada por su funcién social como medio
de comunicacion. Tenemos motivos para suponer que todas las sociedades humanas
comparten entre ellas un fondo comtn de experiencias y por tanto de conocimiento.
Pero discrepan ampliamente en cuanto al contenido y alcance de su conocimiento. De
ahi que podamos encontramos con que los idiomas de algunas sociedades poseen
representaciones simbolicas de objetos de conocimiento de las que carecen los de
otras. Podemos decir en general que los miembros de una sociedad no conocen lo que
no tiene representacion simbdlica en el idioma de esa sociedad. Hemos de distinguir,
sin embargo, entre diferentes grados de conocimiento. Asi, las experiencias
temporales, como he indicado en otra partel®, puede conocerlas y representarlas
lingiliisticamente una sociedad a un nivel de sintesis mas bajo y otra a un nivel de
sintesis mas alto.

La comunicacion por medio de simbolos, que puede diferir de una sociedad a
otra, es una de las peculiaridades de la humanidad. Se basa en la organizacion
biolégica de los seres humanos. LLa inmensa variabilidad de las pautas sonoras que
pueden producir los seres humanos como medio de comunicacion es una de las
condiciones de la variabilidad de los lenguajes. Es también una condicion de la
ampliacion del conocimiento. Sin cambios innovadores en las pautas sonoras del
idioma no serian posibles cambios innovadores del conocimiento. Entre los humanos,
sociedades diferentes pueden comunicarse por medio de idiomas diferentes. El
mismo hecho, la misma experiencia puede representarse por simbolos sonoros
diferentes. En los lenguajes de la humanidad podemos hallar mil y un simbolos
sonoros distintos para eso a lo que en el idioma inglés se le llama «moon». Los seres
humanos tienen esto en comun con los animales, que su forma de comunicacién esta
predeterminada por su organizacion natural. Los seres humanos estan durante un
periodo temprano de su vida naturalmente predispuestos para aprender un lenguaje.
Los humanos difieren de otros seres vivos en el hecho de que las pautas sonoras que
son sus medios principales de comunicacion no son caracteristica de toda la especie
sino de la sociedad en la que crecen. Ademas, estas pautas sonoras que llamamos
idioma no estan fijadas genéticamente, sino que son obra humana y el miembro
individual de una sociedad las adquiere a través de un largo proceso de aprendizaje.

Podriamos decir correctamente que todo esto es obvio. Es obvio que la primera
lengua, la materna, no es innata sino que se adquiere por aprendizaje. Es obvio que el
idioma no es una herencia natural de la humanidad sino que puede variar de una

www.lectulandia.com - Pagina 21



sociedad a otra. Sin embargo, estas propiedades, como muchas otras propiedades de
los seres humanos que indican su caracter unico entre los seres vivos, raras veces
constituyen el centro de los analisis e investigaciones contemporaneos. Uno de los
defectos fundamentales de las ciencias humanas, sobre todo de aquellas que, como la
sociologia, incluyen los niveles de sintesis mas elevados posibles, es que el modelo
basico de seres humanos con el que trabajan es confuso e induce a confusién. Los
representantes de las ciencias naturales asumieron sus caracteristicas como ciencias
en un periodo en el que se discutian extensamente las propiedades de la naturaleza,
como algo distinto a un campo de recreo de los espiritus. Se habia alcanzado cierto
grado de acuerdo en cuanto a los rasgos diferenciables de los acontecimientos
naturales con relacion a los sobrenaturales. No existe un grado de acuerdo
comparable en el modelo basico de seres humanos con el que trabajan las ciencias.
Estas estan enfrascadas, como era de esperar, en una incierta lucha mutua por la
supremacia. Durante un tiempo se supuso que la ciencia de la economia podria
aportar un modelo global de los seres humanos, y los bidlogos nunca han dejado de
proclamar su primacia en las ciencias humanas. La investigacion aqui publicada
puede hacer que resulte mas facil ver que lo mas probable es que ninguna de esas
ciencias humanas pueda pretender en su forma actual aportar la informacion basica
precisa para un modelo basico de los seres humanos.

Puede que no resulte facil encajar la breve introduccion a una teoria del simbolo
que sigue en el esquema aceptado de las ciencias humanas. No encaja en el campo de
la biologia tal como se ha conformado actualmente, y tiene sin embargo amplitud
suficiente para incluir los aspectos bioldgicos de la existencia humana. No encaja en
el campo de la psicologia tal como se entiende el término hoy en dia. La naturaleza
del lenguaje no puede investigarse adecuadamente a través de un tipo de psicologia
centrada en el individuo. Ni encaja en la corriente principal de la sociologia que
menosprecia hasta el momento la informacién paradigmatica que exige el complejo
«conocimiento, lenguaje, memoria y pensamiento». Tarde o temprano sera necesario
analizar criticamente la division del trabajo que hoy rige entre las ciencias humanas o
sociales. La antigua division cuerpo-alma sigue siendo madrina de la division entre
fisiologia y psicologia. La diferenciacion entre la ciencia politica y la ciencia de la
economia tiene una cierta deuda con la etapa de desarrollo de la divisién del trabajo
entre empresarios profesionales y politicos profesionales. Tal como estan las cosas,
parece que demos por supuesto que la estructura interna de ciencias humanas como la
psicologia, la sociologia, la economia y la historia pueda cambiar, mientras la
division de ciencias de acuerdo con las instituciones actuales se acepta tacitamente
como inalterable. Sin embargo, por debajo del esquema actual de las ciencias sociales
hay un concepto de los seres humanos que normalmente no se analiza y que, si se
analiza, resulta ser completamente inadecuado, cuando no claramente engafioso.

Los problemas que investigan los cientificos sociales y las soluciones que
descubren se apoyan en una base de conceptos de un nivel de sintesis muy alto

www.lectulandia.com - Pagina 22



respecto a los que se plantean pocos interrogantes si es que se plantea alguno. Se
utilizan rutinariamente como si fuesen una propiedad inalterable de la humanidad, y
en sociedades como la nuestra suelen adoptar la forma de una antitesis bipolar como
«naturaleza y cultura», «cuerpo y mente» 0 «sujeto y objeto». Si naturaleza y cultura
o naturaleza y sociedad se aprecian de ese modo, puede resultar dificil de seguir la
argumentacion que se sigue aqui. Es posible, claro esta, que la cultura humana se
oponga a la naturaleza humana. Por otra parte, la constitucion de los seres humanos
hace que les sea preciso elaborar sus propios productos culturales especificos para su
sociedad. Su maduracién biolégica exige el complemento de un proceso de
aprendizaje social. Si no tienen ninguna oportunidad social de aprender un lenguaje,
la predisposicion biolégica a aprenderlo permanece sin uso. En el caso humano, los
procesos biolégicos y sociales, en vez de ser opuestos polares, deben entrelazarse
para ser eficaces.

Ademas, las teorias tradicionales del conocimiento y del lenguaje tienden a
presentar el acto individual de conocer o de hablar como el punto de partida de la
tarea que abordan. El punto de partida es una persona individual absolutamente sola
en este mundo que, con un giro del brazo, atrapa de la nada ciertos elementos de
conocimiento y busca una solucion al problema de como estos elementos pueden
realizar su tarea de transmitir conocimiento de una persona a otras, como pueden
tener un significado que corresponde a lo que es objeto de la transmisién de
conocimiento. ;Como pueden las pautas sonoras transmitir al receptor imagenes o,
dicho de otro modo, significados que el emisor asocia a ellas? El planteamiento
concuerda con los dalos relevantes y la solucion puede elaborarse por ello también
cerca de los datos.

Pero primero tendremos que liberamos de la fuerza apremiante de la costumbre.
La costumbre ha habituado a los individuos que buscan una explicacion de este tipo a
buscar una solucién que tenga el caracter de un inicio. Esa solucién no es factible. La
formacion de un lenguaje, como la del conocimiento, es un proceso continuado sin
quiebras absolutas. Lo que puede esperarse hallar a largo plazo es, en otras palabras,
un flujo incesante de lenguaje y de conocimiento que contiene medios de
comunicacion y orientacion regularizados. Se mantiene vivo mediante técnicas
regularizadas que pueden o no identificarse como tales. La capacidad de controlar
pautas de conocimiento y de lenguaje en una sociedad suele ser concomitante de la
distribucion de oportunidades de poder en una sociedad. Los brotes de integracion y
desintegracion suelen dejar huellas en el desarrollo del idioma y el conocimiento de
una sociedad.

Las teorias del conocimiento cuyo modelo central es una divisoria sujeto-objeto
muestran lo facil que es aceptar una teoria que otorga a un doble de uno mismo lugar
prominente y con la que uno puede en consecuencia realmente identificarse. No es
dificil reconocer en el sujeto filoséfico del conocimiento el Ego generalizado. La
tenacidad con la que se mantuvo la teoria del conocimiento sujeto-objeto durante

www.lectulandia.com - Pagina 23



cientos de afios como la teoria dominante nos recuerda la constancia con que
mantuvo el predominio la teoria geocéntrica del universo. Era agradable saber que el
habitat propio era el centro del universo. Habia pruebas irrefutables que confirmaban
la hipétesis erronea. El sol viajaba dia tras dia por el cielo, aparentemente alrededor
de la tierra. Sin embargo, se descubrio el error.

En este caso podemos diferenciar claramente entre datos que son representaciones
simbolicas y los que no lo son, y que se clasifican por ello de una forma distinta: se
clasifican como reales. La filosofia que sigue la tradicion de Descartes es sobre todo
una filosofia de la duda. Ensefia a sus seguidores a dudar. Lo que esos sucesores
exponian no era necesariamente, y en muchos casos no lo era decididamente, una via
para superar la duda, sino los méritos de la duda como tal. La duda basica se dirigia
contra el supuesto de que los seres humanos pueden llegar a saber como estan
estructurados los objetos de su conocimiento con total independencia del hecho de
que sean objetos del conocimiento humano. Filésofos herederos de Descartes, Kant,
Husserl y Popper imputaron a los que ellos consideraban precartesianos la opinion de
que un buen dia los seres humanos despertarian y descubririan que conocian los
objetos del conocimiento con independencia del hecho de que se tratasen de objetos
del conocimiento humano. Los fil6sofos de la etapa cartesiana no siempre postularon
explicitamente que el conocimiento falsee. Se limitaban a decir: es posible; los seres
humanos nunca pueden saber si es asi 0 no; lo honrado es decir: dudamos.

Un ejemplo puede ayudar. Hoy es ya una vieja historia muy estimada como el
filosofo escocés David Hume comprendié que los individuos tal vez no puedan
adquirir a través de la propia experiencia individual el concepto de relacion causal
como tipo de explicacion universal. Y que fue asi el primero que descubrié un
problema filoséfico fundamental: ;como demonios llegan los seres humanos, si no es
como resultado de su propia experiencia, a suponer que todos los problemas no
resueltos pueden tener solucién en la forma de una relacion de causa-efecto? A David
Hume le desconcert6 esto y, como era una persona modesta, confesé que no sabia
como responder a la pregunta.

El gran Immanuel Kant siguié buscando una solucion al problema de Hume y
proclamé orgullosamente en su Critica de la Razon Pura que la habia hallado. Estaba
de acuerdo con Hume en que el que el ser humano esperase una solucién causal a una
variedad casi ilimitada de problemas tal vez no pudiese proceder de la propia
experiencia del individuo. Pero fue mas alla que Hume al afirmar que esa esperanza
humana universal de que siempre podia acabar hallandose una relacién causa-efecto
como solucién a todos los problemas pendientes era una caracteristica de la propia
razon humana, como «substancia», «dios» y otros muchos conceptos basicos. La
solucién de Kant al problema era sencilla y, en caso de que fuese correcta, de largo
alcance en sus consecuencias. Segun €l, la ubicuidad de las relaciones causales no se
debia a su repeticion factica en el mundo como tal sino a la estructura de la
inteligencia humana. Las relaciones causales estaban, segun Kant, incorporadas a la

www.lectulandia.com - Pagina 24



razon humana antes que cualquier experiencia o, en otras palabras, a priori. La razén
no trascendia la experiencia; si fuese asi, las relaciones causales podrian considerarse
fantasias y especulaciones. Kant consideraba como su gran descubrimiento que
formas especificas de razonamiento, entre ellas las relaciones causales, no
trascendian la experiencia humana sino que eran condiciones universales de todas las
experiencias humanas o, en lenguaje de Kant, trascendentales. Kant diferencio
tajantemente dos conceptos que antes podian usarse como mas o menos idénticos.
Decret6 que en adelante los fil6sofos debian diferenciar inequivocamente el término
«trascendente», que podia derivarse de la experiencia y sin embargo trascenderla, del
término «trascendental», que él consideraba un supuesto previo de la experiencia y
que podia derivarse como tal de una observacién sistematica de experiencias.

El trascendentalismo de Kant tuvo graves consecuencias. Daba por supuesto que
los seres humanos no pueden saber nunca si el mundo como tal tiene todas esas
caracteristicas que parece tener cuando pasa a través de la conciencia o la razon.
Porque al hacerlo adquiere algunas de esas propiedades que estan predeterminadas
por la naturaleza de la razén humana, por caracteristicas de la propia mente humana.
Segun Kant, el raciocinio humano no era capaz de adaptarse a todos los tipos posibles
de experiencia. No era infinitamente variable en correspondencia con la multiplicidad
del propio mundo. El raciocinio humano tenia, segiin Kant, limites definidos como
medio de orientacion. Nos vemos obligados a encajar nuestras experiencias en un
esquema predeterminado que dicta la naturaleza humana. La fuerza imperativa de esa
expectativa de hallar soluciones a todo tipo de problemas en la forma de una relacion
de causa y efecto puede servir de ejemplo. No se deriva de la naturaleza de los
objetos del razonamiento, sino de la naturaleza de los sujetos. Kant fue
involuntariamente un promotor del relativismo filoséfico.

Y sin embargo, no es demasiado dificil avanzar hacia una solucién de ese
problema planteado por Hume, que Kant creyo haber resuelto. La creencia en el
caracter satisfactorio de las soluciones causales de todo tipo de problemas no puede
basarse en la experiencia de personas individuales. ;Se basa en la naturaleza del
raciocinio humano? ;Qué mas soluciones se nos ofrecen? La solucién mas inmediata
es bastante simple. No hay ninguna necesidad de buscar un refugio en el supuesto de
una forma de raciocinio predeterminada naturalmente. El término «causa» y sus
diversos usos es algo que adquieren a través de un proceso de aprendizaje todos los
miembros normalmente dotados de una comunidad lingiiistica contemporanea. ;Por
qué Hume y Kant no dieron con esta solucion evidente? Probablemente porque no era
la soluciéon a su problema, al problema tal como se les planteaba a individuos
formados en la tradicion filosofica. Ellos esperaban una solucién causal, conectada
con su tradicion individualista. Era esta tradicion la que se expresaba en la
formulacion que hizo Hume del problema, y en la solucién de Kant. No adquirida a
través de la experiencia individual, que es demasiado limitada para un juicio de ese
alcance, decia Hume. Basada en la naturaleza del raciocinio humano, contest6 Kant,

www.lectulandia.com - Pagina 25



utilizando un modelo causal. Las explicaciones sociales, el conocimiento de que la
adquisicion de un lenguaje y por tanto de palabras como «causa» y «efecto» es algo
mas que una acumulacion de acciones individuales, quedaba fuera del alcance de
ambos, Y tampoco estaban en condiciones de apreciar la satisfaccion social vinculada
al hallazgo de una explicacion causal como un aspecto del habito social de un
periodo, como una forma de compulsion social.

La expectativa de un tipo especifico de explicacién no se debe a una experiencia
personal de un individuo, sino a las experiencias colectivas de un grupo completo a lo
largo de varias generaciones. Si los individuos crecen en una sociedad donde la
brujeria ha llegado a considerarse indiscutiblemente la fuerza mas poderosa, es
probable que descubran la solucion socialmente exigida a sus problemas urgentes
cuando hallen la bruja que ha causado el dafio que intentan explicar. Tanto Hume
como Kant habian aprendido a buscar la explicacion causal y el propio término
«causa» desde la infancia como un ingrediente de su lenguaje evidente por si mismo,
Podemos muy bien preguntar por qué no fueron capaces de dar con esta solucién
obvia. La raz6n mas probable puede que fuese que en su sociedad y en su profesion
las soluciones de este tipo, soluciones sociales, no tenian el valor cognitivo de hoy y
no las acompafiaba el mismo sentimiento de satisfaccibn que hoy podria
acompafarlas. En realidad, no es del todo correcto suponer que la busqueda de causas
impersonales sea la favorita para explicar todos los periodos. La precedi6 en general,
y la acompaii6 a menudo, la busqueda de personas vivas como autoras de
acontecimientos, y la concepcion de todos los acontecimientos como acciones que se
intentaban explicar. La pregunta «;Quién destruyo mi casa con un rayo?» precedio a
la pregunta «;Qué destruyd mi casa?». Las explicaciones causales alcanzaron una
supremacia parcial bastante tarde en el desarrollo de la humanidad. L.a mayoria de los
individuos vivos probablemente busquen aun una respuesta a la pregunta «¢;Quién
cre6 el mundo?», no «;Qué cambios explican la configuraciéon actual del universo
fisico?». La busqueda de explicaciones en un proceso a largo plazo se halla atin en
una fase primitiva.

Los individuos pueden experimentar el mundo como naturaleza o como historia.
Podemos ver el mundo a la manera de Newton, como un plan trazado por un gran
espiritu: todo lo que sucede se ajusta a un orden perfecto. Los acontecimientos de este
mundo vistos como naturaleza se repiten una y otra vez. La naturaleza sigue
obediente leyes inmutables que ha prescrito para ella el gran planificador. El premio a
esa obediencia es la gran armonia reciproca en que viven todos los seres. La
majestuosa salida del sol matutino por el horizonte, el esplendor del sol vespertino en
el crepusculo, dan testimonio del realismo de esta concepcion del mundo como
naturaleza que sigue eternamente su Curso prescrito.

Pero también podemos ver este mundo como historia. También en ese caso tiene
sus regularidades. Si elegimos esta posicion el sol pasa a ser identificable como una
estrella de tamafio medio como millones mas. La belleza del cielo luminoso de un

www.lectulandia.com - Pagina 26



verano sin nubes no necesita ocultar su indiferencia al destino humano. Después de
un numero predecible de afios las reacciones atémicas del sol, que sustentan la vida,
perderan sus poderes. Es probable que el sol se desintegre a través de una serie de
fases bien conocidas por la observacion de otras estrellas de este tipo. El trajin de
nuestro sistema solar es tan tinico como la Batalla de Waterloo dentro del universo sin
nombre del que forma parte. Y, de hecho, la batalla de Waterloo forma parte del
mismo universo al que pertenece a su manera mi escritorio. Es probable que
transcurrido un tiempo desaparezcan las condiciones que dieron origen al tipo de
organizacion autorreguladora que llamamos vida.

Partiendo del hecho de que los seres humanos pueden experimentar el mundo de
dos formas distintas, como un mundo que puede representarse con la maxima
claridad por medio de simbolos de regularidades invariables y como un mundo que
representa la estructura de un cambio sucesivo incesante en una o dos direcciones
complementarias, se puede llegar facilmente a la conclusion de que este mundo esta
formado por dos universos diferentes, uno de los cuales se caracteriza por la palabra
clave «naturaleza», el otro por la de «historia» o «cultura». De hecho, estas palabras
clave representan dos formas diferentes de ordenar experiencias. Por razones que no
son inmediatamente evidentes nuestro mundo admite dos modos diferentes de
seleccionar y ordenar percepciones. Puede suceder que en algunos casos se
corresponda mas con la realidad uno y en otros casos otro, o que campos de
problemas diferentes exijan combinaciones diferentes de esos dos tipos de
representacion simbolica.

Los seres humanos, que constituyen lo que probablemente sea uno de los
acontecimientos mas raros que se dan en la naturaleza, puede que dispongan de
tiempo y hasta quizas de oportunidades de hacer su vida en comin mas agradable,
mas comoda y significativa de lo que lo ha sido hasta el presente. Nadie puede hacer
eso por los seres humanos; deben hacerlo ellos mismos. Es improbable que vayan a
encontrar en los pocos millones de afios que les quedan algo mejor que hacer que
buscar precisamente eso, la produccion de mejores condiciones de vida en la tierra
para ellos y para todos los que hayan elegido como compafieros en ese camino. Es
posible, claro, que los humanos estén amenazados por peligros todavia desconocidos,
por peligros que se relacionen con el dolor, y que quizas puedan hacer que disminuya
el gozo de la vida, que han hecho disminuir hasta ahora y pueden hacerlo atin mas los
propios humanos. En ese caso mas seres humanos, o quizas todos, pueden llegar a
decidir que es preferible la muerte a seguir viviendo en la tierra. De acuerdo con la
responsabilidad que tienen asignada como las unicas criaturas capaces de
cooperacion informada y planificada (los unicos seres capaces de esa actuacién),
pueden decidir que es probable que el futuro conduzca a la humanidad a una
situacion en la que las posibilidades de sufrimiento superen a las posibilidades de
gozo. En esa situacion, muchos seres humanos, quiza todos, pueden decidir que lo
mas razonable es poner fin a las condiciones que hicieron posible la vida en la tierra o

www.lectulandia.com - Pagina 27



donde el vastago de la humanidad pueda haberse establecido por entonces. En
semejante situacion puede ser aconsejable dejar que decidan sobre la vida y la muerte
de la humanidad los individuos afectados. Menciono esta posibilidad s6lo para dejar
bien claro el ocultamiento continuado de las verdaderas condiciones en que los seres
humanos pueden considerar que vale la pena continuar su vida en comuin dondequiera
que sea posible, y saber exactamente, en la medida en que eso es humanamente
posible, qué es lo que les aguarda.

Puede que se piense que el uso de los términos «lenguaje», «conocimiento»,
«memoria» y otros, que pertenecen al mismo complejo de conocimiento, se aparta del
habitual. De acuerdo con una costumbre muy extendida, funciones distintas de este
complejo de conocimiento se interpretan ordinariamente como si las diferentes
expresiones lingiiisticas utilizadas en un idioma concreto como pautas sonoras
representativas de las diversas funciones de este complejo de conocimiento se
refiriesen a objetos diferentes que existiesen por separado. Asi, la funcion del
lenguaje de un proceso de conocimiento puede tratarse socialmente como un objeto,
la funcion de conocimiento como otro, la funcion de memoria como un tercero. Esa
tendencia a tratar funciones diferentes del mismo complejo de conocimiento como si
fuesen objetos que existiesen separada e independientemente se ha abandonado en
este texto. En él las funciones diferentes de un proceso de conocimiento tinico no se
tratan como si fuesen substancialmente distintas. Se tratan, por el contrario, como lo
que son, como funciones diferentes de un complejo de conocimiento
substancialmente idéntico. Lo mismo puede decirse de las caracteristicas como
propiedades de individuos y sociedades. Los lenguajes, ideas, recuerdos y todos los
demas aspectos de complejos de conocimiento no se consideran aqui individuales o
sociales. Se consideran siempre potencial y realmente ambas cosas, sociales e
individuales a la vez.

Y sufren correcciones analogas otras distinciones. Podemos apreciar asi la
tendencia a tratar distinciones familiares como si se conociesen desde tiempo
inmemorial. La distincion entre objetos animados e inanimados es un claro ejemplo.
Podemos sentimos inclinados a suponer que la gente conocio en todas las épocas la
diferencia entre cosas vivientes y no vivientes del mismo modo que se conoce hoy;
sin embargo, es de sobra sabido que esta distincion era en otros tiempos menos
realista y precisa que hoy. Una de las caracteristicas de la forma de pensamiento que
llamamos mitica es la atribucion de propiedades de los seres vivos a objetos que
ahora sabemos que son inanimados. Después de todo, hasta este siglo no han
empezado los seres humanos a tener un conocimiento razonablemente realista de los
acontecimientos que permiten al sol dar luz y calor incansablemente a los habitantes
de la tierra. El no conocer la naturaleza de la fusién nuclear hizo que resultase mas
facil atribuir a los acontecimientos que se desarrollan al nivel del sol el caracter de
acciones al nivel humano. No es demasiado dificil de imaginar cual es la direccion
global del proceso de crecimiento de los conocimientos de la humanidad. El

www.lectulandia.com - Pagina 28



conocimiento congruente con la realidad que la humanidad posee tiene que haber ido
creciendo a lo largo de miles de afios para alcanzar su condicion presente.

Puede parecer arriesgado, dado el campo de observacion actual, hablar de la
humanidad como la unidad social de desarrollo del conocimiento, sin embargo hay
razones de peso que hacen aconsejable considerar el crecimiento del género humano
como la matriz del crecimiento del conocimiento. Es dificil a largo plazo, y quizas
sea imposible para un subgrupo particular de la humanidad, apropiarse progresos
particulares del conocimiento. En las luchas competitivas de los grupos humanos
suelen tener un papel decisivo los progresos del conocimiento. Ademas, es mas facil
de robar el conocimiento que proporciona ventaja a un grupo que casi cualquier otra
propiedad valiosa de los individuos.

Una forma lingiiistica especifica, llamada una pregunta, suele servir como punto
de partida en el camino hacia el nuevo conocimiento. Es también uno de los rasgos
distintivos de los seres humanos. Son los unicos seres animados capaces de hacer
preguntas. Las preguntas indican los limites de la reserva de conocimiento de una
persona o un grupo. Se las dirige alguien que no sabe a alguien o algo que se espera
que sepa la respuesta. Hoy, en un periodo de crecimiento del conocimiento en que
podemos diferenciar con cierto realismo entre sujetos humanos y objetos no
vivientes, un sujeto vivo puede hacer preguntas a un objeto inanimado. En otros
tiempos solo podia hacer preguntas un miembro de un mundo humano o del espiritu a
otro. Hemos de tener en cuenta también un significado distinto de términos como
«sujeto» y «objeto» 0 sus equivalentes en una sociedad en que se experimentaba la
naturaleza mas como un campo de recreo de los espiritus que como el de los atomos
y las moléculas.

El término «objeto» conserva todavia, en el marco de una antitesis objeto-sujeto,
una conexion bastante intima no con los objetos en general sino con objetos sin vida,
con objetos de las ciencias fisicas. Ha seguido siendo también el exponente de una
larga tradicion muy arraigada que impulsa a los que pertenecen a ella a enfocar las
diferencias como opuestos, entregados eternamente a una guerra mutua, COMO
naturaleza y cultura, objetos no hechos por el hombre y objetos hechos por el
hombre. «Naturaleza», tal como se usa hoy, es en realidad un conglomerado de
valoraciones a menudo divergentes. El uso de la palabra «naturaleza» o de una filial
suya puede ser desvalorizador, por ejemplo si se utiliza en relacion con «materia» y
por tanto con materialismo, y revalorizador si se utiliza en oposicion a lo que esta
hecho por el hombre. Puede tener connotaciones de materialismo y connotaciones de
idealismo. El problema de la cognicion humana no admite, en su forma tradicional,
una solucién duradera, una solucion que pueda merecer el consenso de los que lo
investigan. Puede utilizarse como representativo de todo el universo y también como
representativo de las capas no humanas del universo solamente y como antipoda de
las capas humanas o culturales.

Las cosas no han cambiado mucho desde que Descartes plante6 por primera vez

www.lectulandia.com - Pagina 29



el problema cognitivo basico. Ha seguido planteandose a lo largo de los siglos la
misma pregunta. En una forma muy simplificada el problema que exigia solucion era:
¢Como puede uno llegar a estar seguro de que la solucion que se ha dado a un
problema es la correcta, o (en lenguaje clasico) la verdadera? El conocimiento
cientifico progresaba a pasos agigantados. La duda respecto a la certeza de las
soluciones cientificas, y a si se correspondian o no con un mundo real existente,
mantuvo con obstinacion toda su fuerza. Hombres ilustrados desde Descartes hasta
Husserl y Popper via Kant han dado a lo largo del tiempo soluciones diversas a este
interrogante. Fuese cual fuese la respuesta, la duda cartesiana alz6 su cabeza a lo
largo de los siglos que llamamos tiempos modernos con fuerza constante. Vari6 el
diagnostico pero la enfermedad sigui6 siendo la misma. La reserva de conocimiento
orientado a la realidad crecié de modo constante a lo largo de los tiempos modernos.
Pero las dudas sobre la naturaleza del hecho no desaparecieron. El que hubiese un
«mundo real» que correspondiese a los cambiantes simbolos cientificos sigui6 siendo
dudoso. Seria muy arriesgado decir que desde los tiempos de Descartes y de Kant no
solo ha aumentado el conocimiento en si sino también la certeza de que el mundo real
se corresponde con ese mayor conocimiento cientifico de él. Podriamos reunir
muchas pruebas que apoyarian la opinion contraria, la de que el conocimiento
cientifico de la naturaleza y de la sociedad ha crecido a pasos agigantados pero la
certidumbre de que el mundo es realmente como los simbolos de las ciencias nos
muestran que es no ha aumentado ni mucho menos entre la gente ilustrada. Hay
muchas pruebas que apoyan la opinion de que la creencia en la congruencia del
conocimiento cientifico con la realidad ha disminuido en vez de aumentar. Entre las
personas ilustradas se tiende a evitar expresiones como «realidad» o «realismo» en el
marco de un analisis del conocimiento humano. Por otra parte, pasa uno a hacerse
sospechoso de no haber aprendido la gran leccion que hay que aprender de la
filosofia europea clasica, comprender que el conocimiento no es simplemente una
imagen especular o una réplica de lo que se conoce. De hecho, podriamos decir que
es caracteristica del periodo poscartesiano la simultaneidad de un proceso acelerado
de crecimiento de los conocimientos y de una inseguridad continua, e incluso
creciente, en cuanto a la relacién entre el conocimiento y lo que afirma representar, el
mundo desconocido. Una expansion sin precedentes del conocimiento que se
proclama realista, con una animosidad innata, contra el conocimiento que procede de
la fantasia, unida a una duda constante respecto a la existencia de algo independiente
del conocedor. Este es el gusano de la manzana de la modernidad.

Las sociedades como la nuestra, que tienen profesiones e instituciones cientificas
firmemente asentadas, producen como norma rutinariamente mas conocimiento
nuevo que sociedades que se hallan en una etapa de desarrollo precientifica. Producen
también bastante a menudo una duda torturante en cuanto al modo de existencia que
tienen los objetos de conocimiento independientemente de uno mismo. Son ejemplos
vividos del hecho de que no sélo se produce nuevo conocimiento en aislamiento

www.lectulandia.com - Pagina 30



individual, sino también de acuerdo con la etapa de desarrollo caracteristica de una
sociedad en un periodo determinado. Las teorias del conocimiento dominantes
utilizan como modelo una situacién en la que el conocimiento podria producirlo un
individuo aislado. Prestan poca atencion a los problemas que se plantean si se tienen
en cuenta las condiciones sociales de la produccién del conocimiento. Si se hace,
pierden gran parte de su valor cognitivo cuestiones epistemologicas del tipo
cartesiano o kantiano. Cuestiones como la del uso y el significado de términos
causales en la sociedad, en su conjunto, pasan a ocupar el centro del campo del
problema. Kant aprendié (como otras personas) el concepto de una explicacion en
general, y, en particular, de explicaciones en la forma puramente secular y totalmente
impersonal de una relacion de causa-efecto, como parte de su lengua materna. El
concepto de esta relacion de causa-efecto s6lo podia adquirirse, igual que otros
conceptos, como parte de los usos sociales de la sociedad a la que uno pertenece. El
comentario de Hume de que el concepto de que una conexion causal no podia
explicarse partiendo de las experiencias personales de un solo individuo, era
absolutamente correcto. Representa un nivel de sintesis conceptual que queda fuera
del alcance de las experiencias personales de un ser humano individual. Presupone
una capacidad de relacionar acontecimientos a un nivel que ningun sujeto individual
puede lograr sin ayuda de las experiencias de otros individuos. Presupone una
constitucion biologica de una especie que hace que sus representantes individuales
puedan aprender, almacenar y reproducir experiencias hechas y transmitidas a esas
personas por una larga linea de generaciones precedentes.

Nada sabemos de las condiciones por las que broté de un proceso evolutivo una
especie de seres vivos equipada no solo para aprender de sus mayores, sino también
para almacenar y para aprovechar, potencialmente, en beneficio propio, experiencias
ancestrales realizadas y transmitidas a lo largo del tiempo por una sucesion continua
de generaciones. La forma de transmision intergeneracional de experiencias no es en
si misma ningun misterio. Las experiencias ancestrales pueden depositarse en los
conceptos de un idioma y pueden transmitirse asi a lo largo de una linea de
generaciones de longitud considerable. El orden sucesivo de las experiencias
generacionales en si puede tener una considerable influencia en la pauta de
experiencia transmitida de generacion en generacion. Depdsitos de viejas
experiencias pueden verse reforzados, bloqueados y, a lo que parece, incluso hasta
borrados, por depositos de generaciones posteriores. De momento quizas baste con
llamar la atencion sobre la insuficiencia de las técnicas imperantes que sirven para
relacionar pautas de fortunas de grupo y caracteristicas de grupo.

La dificultad que se plantea aqui se debe en buena parte al hecho de que las
caracteristicas cambiantes de miembros individuales del grupo estan relacionadas con
las caracteristicas cambiantes del grupo pero no son en modo alguno idénticas a ellas.
Roma cambi6 entre el 200 d. C. y el 300. Y también cambiaron los romanos en el
mismo periodo. Pero esos dos tipos de cambio tan intimamente relacionados exigen

www.lectulandia.com - Pagina 31



expresiones diferentes. Para que un enfoque procesual sociologico del lenguaje y el
conocimiento pueda ser fructifero ha de distanciarse del que ha llegado a conocerse
como historico. Este ultimo se centra predominantemente en procesos sociolégicos a
corto plazo. Un siglo puede ser un intervalo de tiempo largo en términos histdricos;
en términos de proceso socioldgico puede llegar a identificarse como un intervalo de
tiempo de poca duracion. Los historiadores sélo pueden utilizar con frecuencia el
periodo de vida de un individuo como unidad de medicién para cambios en otros
niveles sociales, por ejemplo cambios en el lenguaje hablado o en el saber sacerdotal.
Y de ese modo pueden pasar inadvertidas y no ser visibles muchas conexiones de un
proceso de conocimiento en curso.

Quizas haga falta atn un cierto tiempo para que maduren los elementos precisos
para el estudio de procesos a largo plazo. Han de superarse obstaculos especificos
para que procesos sociales de larga duracién puedan convertirse en objeto de estudio

habitual®!.

www.lectulandia.com - Pagina 32



as palabras representan en tas comunicaciones humanas todo tipo de objetos,
L incluyendo funciones e imaginaciones. Aun no se ha resuelto el problema de

como esas palabras llegan a representar a estos objetos. Quizas sea fructifero
prestarle mayor atencion. jPor qué «étoile» representa para los franceses lo que
«star» representa para los ingleses y «estrella» para los espafioles? Parece haber una
barrera que impida hallar una respuesta ampliamente aceptable a interrogantes de este
tipo. Daré dos claves preliminares que pueden ayudar a aclarar la naturaleza de este
impedimento. Las dos son simples. Pueden parecer obvias. Pero es facil pasar por
alto la importancia que tienen en relacion con el problema de la comunicacion por el
lenguaje.

La primera clave es la observacion facilmente comprobable, podriamos decir casi
que trivial, de que los que visitan un pais donde se habla un idioma que no saben no
puede comunicarse con sus habitantes por medio de un idioma a menos que tengan
un tercer idioma en comun. Considerando el hecho de que la comunicacion por
medio de un idioma es la forma principal de comunicacion entre seres humanos, es
una caracteristica notable de la humanidad el que haya en la tierra tantos idiomas
diferentes. Hay una sola humanidad, la dnica especie que utiliza el lenguaje como
medio principal de comunicacion; hay y ha habido cientos, puede incluso que miles,
de idiomas distintos que impiden la comunicacién entre los grupos diferentes. Casi
todos los grupos que se autogobiernan y un buen nimero de los que no lo hacen ya,
tienen un lenguaje propio. Es posible que en tiempos remotos, en una etapa muy
primitiva del desarrollo de la humanidad, existiese en la tierra un s6lo grupo humano
que hablase rudimentos de un mismo lenguaje. Quizas en alguna fecha futura puedan
todos los seres humanos tener un idioma en comun ademas de su propio idioma local
o regional. Pero todo esto es pura hipdtesis. No es sin embargo completamente inuitil.
Nos hace tomar conciencia de que el idioma tal como es une y desune, integra y
desintegra. La funcion dual es significativa. Ya hablaremos mas sobre el tema
después.

Los seres humanos son miembros de una especie unificada y al mismo tiempo
miembros de sociedades diferentes. Este doble caracter de los seres humanos puede
dar origen a malentendidos y a juicios erréneos. Lo que es biol6gico y comun a todos
los humanos se considera social; lo que es social se considera biolégico. Ya he
mencionado el hecho de que los mismos objetos estaban representados en sociedades
diferentes por palabras diferentes. Resulta dificil imaginar otra especie con una forma
principal de comunicacién que permita tan alto grado de diferenciacién social.

Dificilmente se puede abordar el problema antes mencionado, el de las relaciones
entre las palabras y los hechos, sin prestar atencion al dato de que sociedades
humanas con lenguajes distintos pueden equipar a sus miembros con palabras
distintas para objetos similares. Es evidente que la potencialidad para comunicarse

www.lectulandia.com - Pagina 33



por medio de un lenguaje forma parte de la herencia biol6gica innata de la
humanidad. Es igualmente obvio que esta potencialidad natural de la especie humana
para la comunicacion por el lenguaje solo llega a ser operativa si la activa un proceso
social de aprendizaje individual. La pauta de aprendizaje de los lenguajes puede
diferir notablemente de una sociedad a otra. Muchos lenguajes hablados por seres
humanos han desaparecido. Otros se desarrollaron de forma continuada y
sobrevivieron hasta hoy. Eso también es bastante obvio. La teoria del lenguaje quizas
puede menospreciar el hecho de que la propension a comunicarse por el lenguaje es
una caracteristica comun de toda la especie y cada lenguaje especifico sélo de una
sociedad particular, de una seccién limitada de la especie. Basta que pensemos en las
diversas tentativas realizadas en el pasado de ensefiar a monos los rudimentos de uno
de los lenguajes humanos. Estaban condenados al fracaso desde el principio. Los
monos poseen variantes locales de sus medios de comunicaciéon innatos especificos
de la especie, pero son mucho menos maleables a través de variedades de aprendizaje
social que la potencialidad lingiiistica humana. La experiencia de la torre de Babel, en
qué medida los idiomas integran a las sociedades pero dividen a la especie, es
exclusivamente humana.

Si en el trabajo de los cientificos se menosprecian a menudo hechos que son
bastante obvios y faciles de observar, podemos estar bastante seguros de que ese
menosprecio tiene un motivo. Suele ser indicio de un fallo caracteristico de su tarea.
En general los bloqueos se deben a un fallo intelectual que se da con frecuencia entre
académicos. Podriamos llamarlo academismo. Su caracteristica principal es que se
proyectan la departamentalizacion académica y las rivalidades vinculadas a ella a la
materia de investigacion departamental. Y asi los bidlogos, y en realidad todos
aquellos especialistas cientificos que se enorgullecen de trabajar con los modelos
clasicos de las ciencias naturales, tienden a teorizar sobre el lenguaje mas que sobre
los lenguajes. En realidad, el reino animal no nos da otros ejemplos de medios de
comunicacion de una especie que sean tan maleables y se hallen sometidos a
diferenciacion social en grado parecido a la capacidad humana de comunicacion
lingiiistica. Sin embargo, los bidlogos pretenden naturalmente perpetuar su dominio
del campo del problema humano seleccionando como foco de atencién todas aquellas
caracteristicas de los seres humanos que tienen estos en comun con otras especies y
oscureciendo o rechazando todas las caracteristicas estructurales de los seres
humanos que son unicas y que diferencian la especie humana de especies
prehumanas. La multiplicidad de idiomas y todos los demas aspectos de los idiomas
que son especificos de la sociedad mas que de la especie, no se ajustan al objetivo
departamental de los bidlogos.

Por otra parte, la actitud de los bidlogos en este asunto es indicio de cierta
confusion. No se han emancipado atn claramente de los modelos de las ciencias
naturales. Por tanto, para ellos también los universales tipo ley, como el lenguaje,
tienen un estatus cognitivo superior a una multitud de lenguajes humanos diferentes a

www.lectulandia.com - Pagina 34



los que dificilmente pueda hallarse precedente en el reino no humano. Por otra parte,
los sociologos parecen muy decididos a proteger su propia autonomia e
independencia. Tienden, de modo explicito o de modo no explicito, a rechazar la
pretension de los bidlogos de que el estudio de los seres humanos, y por tanto de las
sociedades humanas, es una subdivision de la biologia. La consecuencia es otro
bloqueo de la observacion y de la reflexion. La relacion entre evolucion biologica y
desarrollo social esta casi totalmente excluida como tema de investigacion del campo
de ensefianza e investigacion de los soci6logos. Por otra parte, bidlogos y socidlogos
actian como si los aspectos biolégicos y sociales de los seres humanos estuviesen tan
estrictamente diferenciados entre ellos y fuesen tan independientes entre si como las
dos profesiones de bidlogos y sociélogos y, en cualquier caso especifico, tanto como
lo quieran ser los dos departamentos, el de biologia y el de sociologia. En
consecuencia, ninguna de las dos profesiones puede abordar un hecho bastante
importante para entender la teoria del simbolo, que se introduce en estas paginas. Se
trata del hecho de que, en realidad, los procesos bioldgicos y sociales muestran una
dependencia mutua; se encajan uno en otro cuando los seres humanos aprenden por
vez primera un lenguaje. Lejos de ser tan independiente como quieren que sea los
respectivos departamentos y profesiones académicas, la predisposicion biologica a
aprender un lenguaje, que madura en el primer periodo de existencia del ser humano,
depende por su naturaleza de la activacion social, del contacto estimulante con
personas mayores que hablen un lenguaje concreto, el lenguaje de una sociedad
especifica.

La segunda clave aclara una de las dificultades basicas de las ciencias sociales en
su etapa actual de desarrollo. El nticleo de la dificultad puede atribuirse a un bloqueo
del conocimiento, lo mismo que en el caso de la primera clave. Pero en este la causa
del problema no es el tipo de especializacion académica actual sino la forma
prototipica que tienen los individuos de experimentarse a si mismos en las sociedades
mas desarrolladas de nuestro tiempo, la forma en que halla expresion esa autoimagen
en las teorias de las ciencias sociales. La autoimagen a la que me refiero es la de uno
mismo y de todos los seres humanos en general como agentes esencialmente
independientes. La sociologia del siglo xx nos ofrece algunos ejemplos famosos de
esa autoimagen. Las teorias de la accion de Weber y de Parsons figuran entre los mas
conocidos. Las ha ampliado Habermas en forma de una teoria de la accién
comunicativa centrada sobre todo en el problema de la comunicacién humana. Pero
seria un error atribuir el bloqueo de conocimiento que se puede apreciar en todas
estas teorias solo o principalmente a los autores de ellas. Estos son portavoces y
representantes de un habito social distintivo que es caracteristico de nuestra época.
Produce a los individuos la impresion de que en cierto sentido su yo individual y, por
afinidad, el de cualquier otro individuo, existe como una especie de monada
independiente de todas las demas y ocupa una posicion central en el mundo, y que
uno puede explicar todos los acontecimientos sociales, incluida la comunicacion

www.lectulandia.com - Pagina 35



humana, en forma de acciones individuales. También en este caso hay un fuerte deseo
de ser independiente y autonomo que conduce a una supresion intelectual absoluta
del hecho de que el mensaje de un individuo sélo puede entenderlo otro individuo si
esta expresado en un codigo comun. En el caso humano ese codigo es un lenguaje.
Este modelo de accion monadico de la comunicacion puede impedir que se
comprenda este hecho. Es significativo que, en la vision de Leibnitz, las monadas no
tengan ninguna ventana y no puedan comunicarse directamente, solo a través de
Dios. Es imposible entender la naturaleza del lenguaje si se utilizan como punto de
partida acciones individuales.

Pero en este caso el bloqueo ahonda mas de lo que lo hace si uno olvida que los
lenguajes no sélo hacen posible la comunicacién sino que también la limitan. Llega
hasta la raiz de las formas de pensar actuales, de categorias especificas de un periodo
utilizadas como si fuesen universales. Los cddigos imperantes nos empujan a buscar
inicios. La mayoria de los idiomas utilizados hoy no tienen un inicio identificable y
es dificil imaginar ese inicio. Por mucho que fuerce uno la imaginacion no puede
considerar un lenguaje como una unidad compuesta que cuenta con un numero de
acciones individuales como elementos constitutivos. Para que un lenguaje cumpla su
funcién como medio de comunicacién ha de conocerlo y usarlo una pluralidad de
individuos al mismo tiempo. Una accién individual que entrafiase el uso del lenguaje
seria inutil si no lo conociese mas que un solo agente. A ese respecto el lenguaje
puede servir como modelo prototipico de un hecho social. Presupone la existencia no
s0lo de un agente sino de un grupo de dos o mas personas coactuando. Fomenta y
exige a la vez un grado de integracion de grupo. Ha de existir en todo caso un grupo
de hablantes del lenguaje antes del acto individual de hablar. Dicho de otro modo, un
lenguaje no puede disolverse en acciones individuales, comunicativas o de otro
género. Es como si fuese el prototipo de un proceso sin inicio.

Los hechos relevantes son obvios y sobradamente conocidos. Pero algunos
aspectos basicos de los lenguajes, sus implicaciones y las conclusiones que hay que
extraer de ellas, se investigan raras veces. También aqui nos enfrentamos a un
bloqueo del conocimiento caracteristico. El hecho evidente es que cada ser humano
aprende normalmente en la temprana infancia un lenguaje que han hablado otros
antes de que naciese ese nifio concreto. La propia evidencia de este hecho puede
enmascarar la paradoja evidente y la tentacion de la metafisica con que uno se
enfrenta aqui. En resumen, el deseo profundo de los seres humanos individuales de
pensar que existen cada uno en una situacion de independencia total como seres
humanos completamente auténomos, puede impedirnos ver que el lenguaje que
hablamos, que constituye una parte integral de nuestra propia personalidad, es un
hecho social que presupone la existencia de otros seres humanos y que precede a la
existencia de todo individuo particular. Si cada ser humano, para llegar a ser
plenamente humano, tiene que aprender un lenguaje preexistente, ;no debemos
deducir de ello que el lenguaje tiene una existencia extrahumana, que existe en cierto

www.lectulandia.com - Pagina 36



modo independientemente de todos los seres humanos? El que un idioma concreto
posee un grado de independencia y de autonomia respecto a cualquier individuo
particular, es algo facil de comprobar. Si una persona que habla inglés utiliza la
lengua inglesa arbitrariamente, queda coartada la funcion comunicativa del lenguaje y
puede incluso desaparecer. La fuerza imperativa que tiene un lenguaje en relacion con
sus usuarios individuales no es consecuencia de una existencia extrahumana y casi
metafisica del lenguaje, sino del hecho de que el lenguaje pierde su funcién e incluso
su caracter como lenguaje si solo lo entiende un hablante. Para que las pautas sonoras
de un lenguaje sean operativas como lenguaje tienen que entenderlas otros seres
humanos ademas de un hablante individual determinado. La fuerza imperativa de un
lenguaje nace del hecho de que constituye un canon unificado al que tiene que
atenerse todo un grupo de individuos para que conserve su funciéon comunicativa.

Pero no es solo eso. La afirmacion de que todo ser humano, para poder llegar a
ser plenamente humano, ha de aprender de sus mayores en la temprana infancia un
lenguaje preexistente, parece provocar, dados los habitos del pensamiento tradicional,
esta pregunta: ;Donde empezo todo? ;Debemos suponer hipotéticamente que en
cierta etapa desconocida del pasado unos seres humanos iniciaron la tradicion del
lenguaje que se manifiesta hoy en el idioma inglés contemporaneo? ;Debemos
suponer incluso que en cierta fecha desconocida unos seres humanos empezaron a
utilizar un lenguaje como su medio de comunicacién en vez de alguna forma de
comunicacion desconocida prehumana y preverbal?

Estas cuestiones revelan con toda claridad uno de los imperativos caracteristicos
de la convencion dominante sobre hablar y pensar. Dicha convencion se manifiesta en
una poderosa necesidad intelectual de descubrir inicios absolutos. Descubrimos
también en este marco por detrds de los disfraces, que pueden ser sumamente
refinados y a menudo confusos, problemas que se relacionan con prioridades de
comienzo u origen. ¢ Tenemos que empezar partiendo de datos sociales para entender
a los individuos? ;Tenemos que partir de acciones individuales para entender hechos
sociales como los idiomas? La respuesta es simple, Pero choca con ciertas
convenciones del conocimiento y el pensamiento hondamente arraigadas que tienen
un anclaje firme en los idiomas tradicionales. Muchos aspectos del mundo real, que
es el objeto de las investigaciones cientificas, tienen el caracter de un proceso, a
menudo con transiciones identificables hacia una nueva etapa, pero sin ningun inicio
absoluto. Dejando aparte lo que podamos decir de la Gran Explosion, a la que se
considera a veces un comienzo absoluto a partir de la nada, nuestro universo en su
conjunto forma parte de un proceso sin principio. Las alusiones a un principio
absoluto puede parecer que proporcionan un anclaje seguro que satisface la necesidad
humana de orientacion. Pero la seguridad que proporcionan es una seguridad traidora.
Garantizamos nuestra tranquilidad mental dejando de formular preguntas. ;Quién
cred el mundo? Un creador. Parece cesar la incertidumbre s6lo porque uno deja de
hacer preguntas. No preguntamos: ;quién cre¢ al creador? Lo mismo es aplicable al

www.lectulandia.com - Pagina 37



idioma inglés. Al mundo entero. Nuestro sentido de la orientacion alcanza una
seguridad falsa, pero a base de no preguntar el porqué del porqué, las causas de las
causas.

La afirmacion de que todos los seres humanos tienen que aprender en la temprana
infancia un idioma preexistente puede parecer que enfrenta al receptor del mensaje
con un rompecabezas insoluble. ;Como puede llegar a existir un lenguaje sin seres
humanos? Pero plantea un rompecabezas que es dificil de resolver s6lo si nos
sentimos obligados por la presion del habito social y de la tradicion a buscar
comienzos absolutos. Si los seres humanos pudiesen contemplarse con un grado
superior de distanciamiento, podrian ver facilmente que en su formacién desempefian
un papel dos procesos muy distintos en su dinamica y en su estructura. No se
diferencian muy claramente, en realidad, y con frecuencia no se diferencian en
absoluto. Se los conoce en general por términos como «evolucion» o «desarrollo».
Pero pocas veces se exponen claramente su relacion y sus diferencias. Suele utilizarse
de un modo indiscriminado para ambos el término «evolucionismo», un término
ligeramente despectivo, y se presta escasa atencion al hecho de que, aunque sean
diferentes, la evolucion hace posible el desarrollo. Ambos procesos se centran en la
transmision de medios de supervivencia de una generacion a otra y en sus cambios,
algunos de los cuales ayudan a mejorar esas posibilidades, Pero lo que se transmite y
como se transmite difiere notablemente en los dos casos. En el caso de la evolucién,
el instrumento principal de transmision y cambio es una estructura organica llamada
el «gene». En el caso del desarrollo, el instrumento principal de transmisién y cambio
son simbolos en el sentido amplio del término que no solo incluyen conocimiento
sino también, por ejemplo, normas de conducta y sentimiento. La transmision del
lenguaje de individuo a individuo fue, inicialmente, su forma principal.

Ha sido habitual utilizar como casi idénticos o intercambiables términos como
«evolucion» y «desarrollo». No parecia haber una diferencia clara. Una posible forma
de expresar claramente la distincién es limitar el término «evolucion» al significado
de simbolo del proceso biolégico que se realiza a través de la transmision genética y
limitar el uso del término «desarrollo» a la transmision simbdlica intergeneracional
en todas sus diversas formas. Ambos tipos de procesos tienen el cardcter de una
sucesion en la que objetos de transmision posteriores, mas diferenciados e integrados,
siguen a objetos de transmision anteriores. Los lenguajes son un ejemplo, quiza el
mas elocuente y original de todos. Pues los sonidos que utilizan como medios de
comunicacion los animales prehumanos, la mayoria de ellos junto con otros gestos y
posturas corporales, carecen de la funcion representativa que otorga a los sonidos
emitidos por el hombre caracter de lenguaje. Carecen de la propiedad que otorga el
caracter de simbolos, y con ello de lenguaje, a muchos sonidos emitidos por el
hombre, aunque no a todos. Los sonidos prelingiiisticos, lo mismo que los gruiiidos,
los suspiros y los gritos de dolor extremo, son sefiales de transmision genética que
indican la condicion de los que los emiten a sus semejantes. Son, en una palabra,

www.lectulandia.com - Pagina 38



especificos de la especie, no especificos del grupo. Los sonidos que constituyen el
medio principal de comunicacién de los seres humanos, los diversos lenguajes, no
son, por otra parte, especificos de la especie sino especificos del grupo.

Si los investigadores humanos pudiesen distanciarse mas y ajustar sus preguntas a
las realidades de su mundo, verian claramente un proceso sin comienzo que iria, por
ejemplo, sin ningin punto de ruptura absoluta, de grupos ancestrales con formas de
comunicacion preverbales dominantes a la aparicion de ancestros con comunicacion
verbal dominante. Aunque se nos escapen la mayoria de los detalles en la etapa actual
del conocimiento, parece bastante razonable suponer que hubo en este caso, como en
tantos otros, un proceso evolutivo con varias etapas intermedias que alcanzé con el
tiempo una condicion de funcionalidad 6ptima. Los lenguajes comparten con algunas
otras propiedades de los seres humanos una de las peculiaridades exclusivas de la
especie. Pueden cambiar sin cambios en la estructura genética humana, y pueden
también mejorar con ello caracteristicas que en todas las otras especies conocidas se
hallan solidificadas en una forma genéticamente determinada. Pueden producirse, por
ejemplo, modificaciones de su lenguaje s6lo en conjuncion con la suerte de un grupo,
sin cambios en su condicion de pertenencia a la especie humana. Individuos del
mismo origen que forman grupos diferentes o pertenecen a grupos diferentes, puede
encontrarse con que en ciertos aspectos el lenguaje ancestral de los diferentes grupos
se ha desarrollado de formas diferentes. La razon es obvia. Los lenguajes, a
diferencia de tipos prehumanos de comunicacion sonora cuya forma dominante esta
genéticamente determinada y no se adquiere por aprendizaje, han de adquirirse como
medios de comunicacion por aprendizaje. Los seres humanos estan en condiciones de
adquirir un lenguaje por aprendizaje individual a una edad temprana por su
constitucion bioldgica. Pero no estan equipados por naturaleza con un lenguaje. Estan
equipados por naturaleza sélo con la predisposicion a aprender un lenguaje de las
personas mayores que cuidan de ellos. Es un ejemplo del entrelazamiento de la
maduracion natural y, en consecuencia, en ultimo término, entre evolucion biologica,
por una parte, y desarrollo social por la otra.

La naturaleza humana aporta una predisposicion para aprender el lenguaje que
permanece latente si no se producen las condiciones sociales para su activacion. En
otras palabras, los seres humanos estan equipados, por naturaleza, no s6lo con la
posibilidad sino también con la necesidad de adquirir de otros por aprendizaje un
lenguaje como su medio de comunicacion principal. Los habitos de conocimiento y
pensamiento predominantes pueden hacer que parezca que una division y
diferenciacion conceptual como la que se da entre los procesos de evolucion
biologica y de desarrollo social, es equivalente a una simple yuxtaposicion y a una
independencia lactica de los procesos mencionados. Puede resultar por ello un poco
dificil en principio entender que, en el caso de los seres humanos, la autonomia
limitada de su desarrollo social en relacion con la naturaleza humana va
estrechamente unida a una interdependencia especifica. La potencialidad natural de

www.lectulandia.com - Pagina 39



los seres humanos jovenes solo se puede desplegar a través de un contacto adecuado
con otros seres humanos. La naturaleza humana y la sociedad humana, lejos de ser
antipodas, se entrelazan y dependen una de otra en ciertos aspectos. L.a capacidad
humana para cambiar en la forma de desarrollo social sin cambios biologicos se basa
ella misma en la constitucion biologica de los seres humanos. La evolucion bioldgica
que hizo posible y necesario para los seres humanos adquirir su medio principal de
comunicarse con sus semejantes por aprendizaje individual, hizo posible también que
estos medios de comunicacion pudiesen cambiar sin cambios biologicos o, dicho de
otro modo, que pudiesen desarrollarse.

En los estudios cientificos actuales los términos «naturaleza» y «sociedad» se
utilizan a veces como si estos dos campos de investigacién fuesen antagonistas
excluyentes. El supuesto implicito parece ser que los objetos o las condiciones que
pertenecen al campo de la naturaleza no pueden pertenecer al campo de la sociedad, y
viceversa. Pero la consideracion de estos dos campos como antagonistas es una
caracteristica de la relacion que existe hoy entre los grupos de especialistas
cientificos dedicados a la investigacion en estos diferentes campos mas que de la
relacion factica entre estos dos campos en si. El hecho, ya mencionado, de que
biologos y socidlogos actiien a veces como si fuesen guardianes de territorios
nacionales separados por fronteras definidas, empuja a ambos al papel de
competidores que estan en desacuerdo respecto a sus fronteras mal definidas. Si se
trata de algo genéticamente determinado se acepta, en general, que pertenece al reino
de la biologia. Si es algo que se adquiere por experiencia o, en otras palabras, por
aprendizaje, se entiende en general que no se trata de un problema biologico. Pero la
relacion entre especies prehumanas y la especie humana tiene el caracter de un
proceso. Es pura ficcién esperar que surjan un dia fronteras claramente definidas
entre las ciencias bioldgicas y las humanas, comparables a las fronteras nacionales.
Esto deja inexplorado todo el campo intermedio entre la especie humana y posibles
especies ancestrales mas parecidas al mono, incluso como campo de hipétesis, y deja
también inexplorada la posibilidad de entender mejor la singularidad del desarrollo
humano.

Ningin miembro de esta linea de descendencia mas que los seres humanos ha
sobrevivido a la lucha por la supervivencia, aparte de tres o cuatro especies de
monos. Los monos sobreviven a la lucha mas bien precariamente, mientras los seres
humanos se destacan cada vez con mayor claridad como la especie dominante en la
Tierra. Pero aun no estan claras ni mucho menos las propiedades que explican su
posicion dentro de la lucha que se desarrolla. Palabras de sentido comun como
«inteligencia» o «mente» ocultan esas propiedades mas que revelarlas. Las oculta
también la desaparicion de entre los vivos de todos los representantes de etapas
intermedias entre las especies no humanas y la especie humana. Las coincidencias de
esa lucha que ha permitido sobrevivir solo a los humanos y a unas cuantas especies
de monos, han creado una imagen bastante escorzada de la ascendencia humana. Eso

www.lectulandia.com - Pagina 40



ha transmitido la impresion de que los antepasados inmediatos de los seres humanos
mas animales se parecian a los monos y se comportaban como ellos. Ha impulsado a
intentar enseflar a monos jovenes uno de los lenguajes humanos, pasando del todo por
alto el hecho de que la comunicacién por medio de conjuntos de simbolos
socialmente regularizados constituye una técnica de comunicacion nueva, comparada
con los sonidos genéticamente fijados en su mayoria, que sirven a los monos como
uno de sus medios de comunicacion. Actualmente no tenemos ni idea de las etapas
evolutivas intermedias que condujeron de los sonidos predominantemente innatos y
especificos de la especie que forman parte del equipo de comunicacion conocido de
los animales al equipo biolégico que hace posible adquirir, con la ayuda de un
proceso de aprendizaje personal, el equipamiento representativo de un lenguaje. La
desaparicion de entre las especies vivientes de todos los representantes de etapas
intermedias entre los sonidos habitualmente mas especificos de la especie, que
ayudan a otras especies a comunicarse, y la forma humana de comunicacion
representativa y socialmente regularizada hace que resulte dificil hasta formular
conjeturas sobre como lleg6 a nacer la nueva técnica de comunicacion. Es indudable
que no se trata de la unica técnica nueva que dio a los humanos la posicion de poder
que ostentan en la lucha por la supervivencia. Lo que indica es que la imagen habitual
de una linea de descendencia relativamente corta que conduce de criaturas parecidas
a los monos hasta los humanos es engafiosa. La inmensa capacidad humana para
almacenar en la memoria y para recuperar de ella, si es necesario, experiencias
personales, que es una de las condiciones para aprender a utilizar un lenguaje, exigio
con toda probabilidad para su evolucion una linea de descendencia mucho mas larga
y mucho mas complicada que la representada por lo que es en la actualidad casi una
imagen de sentido comun, la de la descendencia de los humanos de seres que se
parecian a las especies vivientes de monos.

La desaparicion de intermediarios no se limita ni mucho menos a los ancestros de
los humanos. Es una caracteristica comun de la descendencia animal. La linea de
descendencia de los caballos, a cuyos representantes ungulados contemporaneos
precedieron animales cuadripedos equipados con pies con dedos, es un ejemplo muy
conocido de la desaparicion de intermediarios. Los organismos equipados de este
modo funcionaban mejor que los que constituian etapas intermedias. Este proceso
concreto ceso en ese estadio Optimo. Los representantes de las etapas intermedias con
un valor de supervivencia menor que los de la etapa 6ptima desaparecieron tras una
lucha por la supervivencia mas o menos larga. Por lo tanto, a un observador posterior
los representantes de un proceso evolutivo predptimo pero continuado puede
parecerle facilmente representantes de un salto brusco y quizas un inicio absoluto,
Pero esta impresion la crea unicamente el hecho de que en muchos casos, aunque no
necesariamente en todos, los representantes de etapas predptimas en el camino hacia
la funcionalidad 6ptima es probable que mueran una vez que haya alcanzado su
forma optima un proceso evolutivo dentro de su nicho, que puede ser mayor o menor.

www.lectulandia.com - Pagina 41



La desaparicion de los intermediarios es, casi con seguridad, una caracteristica que se
da con frecuencia en los procesos evolutivos. En este marco el concepto de
funcionalidad 6ptima puede ayudar a centrar la atencion en el hecho de que lo que
exige atencion es no solo el hecho de que se producen procesos evolutivos en ciertas
condiciones, sino también el que esos procesos pueden continuar durante un tiempo
en una direccion especifica y luego no continuar mas alla de una cierta etapa. La
comunicacion por el lenguaje en la forma en la que la conocemos posiblemente fuese
un aspecto de un proceso evolutivo largo y continuado que se interrumpioé cuando
alcanzo6 una forma 6ptima. Lo que no se interrumpi6 fue el desarrollo de lenguajes.
La capacidad de aprender y de hablar un lenguaje es una propiedad comun a todos los
miembros normales de la especie humana. Hace mucho que se ha aceptado que los
cambios que pueden experimentar las sociedades humanas y los seres humanos como
parte de ellas son de dos tipos claramente distintos.

La cuestion de si el proceso evolutivo de la especie humana y, mas
concretamente, su predisposicion para el lenguaje continua o se ha detenido, no es
algo que necesitemos analizar aqui. Lo que vale la pena considerar es la distincion
entre el proceso biologico de evolucion y el desarrollo de un lenguaje particular
cualquiera. Este ultimo proceso no es un proceso biolégico. No es especifico de la
especie sino un cambio de lenguaje especifico de grupo, que puede producirse
permaneciendo invariables todas las demas caracteristicas biologicas de los seres
humanos implicados. Nuestros lenguajes actuales no estan lo suficientemente bien
dotados como para expresar fielmente la ramificacion y multiplicidad de los procesos
naturales y sociales observables. El propio desarrollo de los lenguajes puede servir de
ejemplo. A partir de una cierta fase, es un desarrollo, un proceso no evolutivo que
resulta posible debido a una innovacion evolutiva quiza después de un largo proceso
de evolucion y de desarrollo en su caracter al mismo tiempo. El aparato vocal
humano puede dar testimonio de esta complejidad. Forma parte de una evolucién
biologica que dio nacimiento a un nuevo tipo de proceso no evolutivo: el desarrollo
de un lenguaje. En la etapa actual muchos cambios lingiiisticos tienen un caracter
puramente social y no genético o evolutivo. Pero podemos imaginar una etapa
anterior en la que los aspectos biologico y social de la evolucion hominida avanzasen
unidos.

El proceso de crecimiento de un nifio puede mostrar aun huellas residuales de esta
larga fase del proceso evolutivo continuado en que la nueva técnica de comunicacion
por medio de un lenguaje aprendido gan6 la partida a la comunicacién
predominantemente por sefiales innatas. Lo mismo que en la transformacién de un
renacuajo que se convierte en una rana puede haber atn huellas de la transformacién
continuada de animales acudaticos en animales terrestres, la transformaciéon de un
retofio humano aun predominantemente animal, que se comunica por medio de
seflales innatas no verbales, en un humano en formacién en condiciones de aprender a
comunicarse por medio de un lenguaje, es un proceso continuado que quizas

www.lectulandia.com - Pagina 42



contenga huellas de la humanizacion evolutiva de los animales.

Un cambio evolutivo se representa a veces como un proceso en linea recta. Puede
ser asi, pero no siempre lo es. Un proceso evolutivo continuado puede desembocar en
la aparicion de una estructura biol6gica completamente nueva y en una nueva manera
de vivir, como en los casos de animales marinos que evolucionaron convirtiéndose en
animales terrestres, de reptiles que se convirtieron en aves. La diferenciacion
introducida aqui entre evolucién biologica y desarrollo social es otro ejemplo. El que
los cambios tengan el caracter de un desarrollo no se limita a los lenguajes. Todo lo
social esta sometido a cambios tipo desarrollo. Pero actualmente tos dos tipos de
procesos, el evolutivo y el de desarrollo, no se diferencian claramente desde el punto
de vista conceptual. Podemos hablar de un avance trascendental hacia una nueva
estructura, pero la brusquedad y la discontinuidad aparentes con que aparecen
innovaciones evolutivas puede deberse s6lo, como ya hemos dicho antes, a la
desaparicion de etapas intermedias después de surgir un organismo que funciona
mejor como competidor en el mismo marco. Es posible que la transicion de ancestros
mas parecidos al mono a seres humanos fuese un proceso de este tipo. La
desaparicion de los intermediarios puede ocultar facilmente la amplitud de Ia
innovacion biolégica que representaron tos humanos comparados en su propia
imaginacion con ancestros mas parecidos al mono.

Una de las caracteristicas innovadoras mas sorprendentes que diferencian a los
humanos de los monos es el hecho de que, en el caso de sociedades de monos y de
comunicaciones entre ellos, atin predominen las formas genéticamente determinadas
sobre las variantes locales adquiridas por aprendizaje. En el caso de los humanos
estas ultimas han ganado la partida indiscutiblemente a tas primeras. Las sociedades
humanas y los lenguajes humanos pueden cambiar en una cuantia inaccesible a las
sociedades y los medios de comunicacion de los monos. La estructura de estos
ultimos aun esta genéticamente fijada en su mayor parte o es, en otras palabras,
especifica de la especie. En el caso de sociedades humanas y de lenguajes humanos,
la maleabilidad, la capacidad de cambiar, ha llegado a ser tan grande que pueden
producirse cambios muy amplios en la vida social, y también en los lenguajes, dentro
del periodo vital biolégico de la misma especie. Las sociedades humanas, y también
los lenguajes humanos, pueden pasar por procesos aun predominantemente
bloqueados en el caso de los monos. Seria util que pudiésemos acordar términos
distintos para el tipo de procesos de los que han surgido los humanos como especie 1o
mismo que las diversas especies de monos y para los procesos que s6lo pueden
experimentar las sociedades humanas, que tienen un caracter no evolutivo y que se
producen dentro de una sola especie que continda siendo la misma. Lo que yo
propongo es, repito, reservar el término «evolucién» para procesos del primer tipo,
para procesos biologicos basados en la estructura genética, y reservar el término
«desarrollo» para procesos de un tipo no evolutivo que s6lo pueden experimentar
grupos de seres humanos, pero no grupos de monos. Fue un proceso de avance

www.lectulandia.com - Pagina 43



trascendental evolutivo el que produjo no s6lo la mejora de la misma técnica
biolodgica, sino la aparicion de estructuras completamente nuevas. La de animales
terrestres que respiran aire equipados con pulmones y que surgen de animales
marinos de respiraciéon acuatica equipados con branquias, es un ejemplo. La
transformacion de criaturas como los monos que se comunicaban por medio de
seflales predominantemente especificas de la especie en seres humanos que se
comunicaban principalmente por medio de lenguajes aprendidos especificos del
grupo, es otro ejemplo. El proceso de avance trascendental puede haber durado
muchos miles de afios, probablemente millones. Los representantes de etapas
intermedias han desaparecido basicamente, como en otros casos. La aparicién de un
equipo biolégico con un valor de supervivencia superior probablemente condujese en
cada etapa concreta a la extincion de especies relacionadas que carecian de ese
equipo.

Y tampoco la evolucion de estructuras biologicas necesarias para el aprendizaje
de la comunicacién verbal destruyé por completo los medios de comunicacion
preverbal. Ejemplos de esta ultima, como la sonrisa, el grufiido o el grito de dolor,
aun tienen una funcion indudable en las relaciones humanas de comunicacién, Pero
se trata de una funcion auxiliar. Estas sefiales mas espontaneas han pasado también a
quedar sometidas a un control voluntario del individuo en algunos casos, como en el
de la sonrisa. Pueden ser descendientes de una pauta de reaccion completamente
automatica que ha llegado a hacerse controlable en parte por reflexién. Pero en
conjunto el resto de las pautas de reaccion preverbal de los seres humanos
desempefian un papel de soportes de la forma humana principal de comunicacion por
medio de simbolos verbales que son especificos del grupo, no especificos de la
especie y solo pueden adquirirse por aprendizaje.

El que pueda resultamos tan dificil entender la apariciéon de estructuras
completamente nuevas dentro de un proceso continuado se debe en parte al hecho de
que nuestra forma de pensar actual, la estructura de nuestras categorias, esta
vinculada a intervalos de tiempo relativamente cortos. El periodo de tiempo
relativamente breve de una vida humana parece servir como marco de referencia
principal para la mayoria de los individuos. Los intervalos temporales de varios
miles, varios millones de afios, pueden desbordar la imaginacion de los individuos.
Son, sin embargo, los intervalos temporales de ese orden los que constituyen el marco
de referencia indispensable de muchos cambios evolutivos. La compatibilidad de
innovacion estructural y continuidad procesual no podra comprenderse hasta que los
cambios estructurales no estén firmemente emplazados en los intervalos temporales
de grandes dimensiones que les corresponden. Y tampoco es una especulacion vana
sin importancia para los seres humanos recordar este tipo de intervalo temporal.
Dificilmente podran entenderse a si mismos sin remitirse a él. Si no lo hacen, es
probable que su imagen de si mismos siga paralizada en la batalla que libran los que
abogan por dos alternativas igualmente engafiosas.

www.lectulandia.com - Pagina 44



Una de ellas, defendida por los biélogos, es la que sostiene que los humanos son
animales como el resto de las criaturas. Este punto de vista justifica un cémodo
traslado a los humanos de conclusiones extraidas en experimentos con animales y
legitima la biologia como la ciencia humana basica. Presupone un proceso evolutivo
en una linea recta, quizas en una linea de avance constante. La otra alternativa
postula, unas veces explicitamente y otras no, una discontinuidad ontologica en el
proceso evolutivo. Los que la propugnan pueden aceptar o no la teoria de la
evolucion y las pruebas en que se apoya. De cualquier modo, hablan y piensan de una
forma que indica un mundo dual escindido en dos modos de existencia similares a
cuerpo y mente. Segun este punto de vista, los humanos han surgido parcial o
totalmente con completa independencia del proceso evolutivo. Dicho de otro modo,
esta concepciéon entrafia una discontinuidad absoluta entre los animales y ciertos
aspectos de los seres humanos, como el alma o la razén. Si no se tiene en cuenta la
escala temporal necesaria para los cambios evolutivos es dificil entender que los seres
humanos surgieran de ancestros animales en el curso de un proceso continuado y sean
en ciertos aspectos tnicos y diferentes a los demas animales de la tierra. Ademas, sus
propiedades unicas vienen de su herencia animal y estan plenamente integradas en
ella.

La comunicacion por medio de uno de los muchos lenguajes es una de esas
propiedades humanas exclusivas. La potencialidad biol6gica de aprender un lenguaje
que posean los humanos es bastante maleable, comparada con la forma de
comunicacion predominante de otras especies. La multiplicidad de los lenguajes
humanos da testimonio de esto. La fluidez de los lenguajes humanos contrasta
agudamente con la rigidez comparativa de todas las formas animales de
comunicacion, que son en general la misma para toda una especie con variaciones
especificas de grupo relativamente pequefias. Hay otros ejemplos de singularidad
humana. El biologo inglés Julian Huxley los reuni6 todos en su ensayo The
Uniqueness of Man (1941). Pero falta en su lista una de las caracteristicas
diferenciadoras de los seres humanos de mayor trascendencia, como falta en general
en los analisis de la singularidad humana. Es una omision sintomatica del estado
actual de las ciencias sociales. La maleabilidad antes mencionada como una
caracteristica de los lenguajes no se halla limitada a los medios de comunicacion
humanos. Es aplicable en general a las sociedades humanas. Las sociedades animales
estan, como norma, encajadas con bastante rigidez en un molde especifico de la
especie. La vida de grupo de los gorilas sigue una pauta distinta de la de los
chimpancés o los gibones. Pueden apreciarse variaciones locales, pero la pauta basica
de la vida de grupo de una especie solo varia dentro de un ambito muy pequefio. No
pueden apreciarse entre los animales cambios del mismo alcance que el de una
estructura feudal a una estructura capitalista o de una monarquia absoluta a una
republica multipartidista en el periodo de tiempo de unos cuantos cientos de afios o
menos. El crecimiento social y la decadencia, una larga linea de integracion de un

www.lectulandia.com - Pagina 45



nivel a otro, de tribu a imperio y de imperio a desintegraciéon feudal, puede apreciarse
dentro de un periodo de tiempo que es breve en términos de evolucion bioldgica.
Todos estos son, en realidad, ejemplos de cambio social dentro de una sola especie, la
del homo sapiens. Los grandes cambios de las sociedades animales tienen una base
biolégica; son indicios de cambios genéticos. En el caso de sociedades humanas
puede producirse un gran cambio social como el de tribu a imperio sin ningtin cambio
biologico. Pueden cruzarse representantes de diferentes etapas de desarrollo social.
Aun asi, suelen utilizarse indiscriminadamente referidos a la evolucion biolégica y al
desarrollo social términos como evolucionismo. La singularidad de la comunicacién
humana en forma de lenguaje comparada con las formas prehumanas se centra, como
ya he indicado, en su funcion representativa. Pero esta funcion esta estrechamente
vinculada a otras caracteristicas de la singularidad de los seres humanos. No se
presentan en los monos ni en otros mamiferos. Las abordaré brevemente de una
forma preliminar, dejando para mas adelante un tratamiento mas amplio. Los
humanos son capaces de transmitir conocimiento de una generacion a otra no solo por
medio del ejemplo inmediato, sino sobre todo por medio de simbolos que pueden
estar vinculados a un periodo concreto, pero no necesariamente. Pueden transmitir asi
de generacion en generacion experiencias o, dicho de otro modo, conocimiento, que
antes era intransmisible porque no existia ningin medio de comunicacion
uniformemente reconocido que pudiese adquirirse por aprendizaje. Esta es otra
caracteristica distintiva de la forma humana de comunicacién. Los lenguajes permiten
a los humanos transmitir conocimiento de generacion a generacion y permiten asi que
el conocimiento humano crezca. No hay ninguna otra especie animal que tenga
medios naturales de aumentar el conocimiento.

Quizas la clara distincion conceptual entre evolucion bioldgica y desarrollo social
que hemos establecido aqui con cierta insistencia parezca obvia. Sin embargo, gran
parte de los datos sobre los que se apoya son de fecha bastante reciente. En el
siglo xix era mucho mas dificil descubrir datos significativos y seleccionar los
criterios relevantes que hacen posible una clara distincion entre los dos tipos de
procesos. Aun era muy fuerte, ademas, la tendencia a atribuir los dos tipos a una
naturaleza benéfica que actuaba siempre de acuerdo con las necesidades y los deseos
humanos. Aun no se habia producido la decepcion traumatica y seguia imperando la
creencia en un progreso natural. Se produjo mas tarde y abrio el camino para que se
apreciase la diferencia entre procesos sociales y procesos naturales. Hizo falta cierto
tiempo, y aun hara falta mas, para poder establecer claramente que el orden social es
un orden sui generis. Con eso adquiere por fin su pleno significado el reconocimiento
de que los seres humanos, aunque descienden sin duda alguna de los animales, no son
simplemente animales como los demas, sino que el proceso evolutivo continuado en
la forma de seres humanos ha producido algo nuevo y tnico.

El reconocimiento de este hecho tiene una importante relacion con el estatus de
las ciencias sociales. Proporciona una base firme a su pretension de una relativa

www.lectulandia.com - Pagina 46



autonomia respecto a las ciencias biol6gicas y por tanto a las naturales. La herencia
animal de los humanos aporta un firme vinculo de las ciencias sociales con las
biologicas. Estas ultimas no pueden legitimar su propia existencia como grupo de
ciencias relativamente auténomas sin remitirse al proceso de evolucion, pero este
mismo proceso dio origen a un proceso de distinto tipo, a un proceso social que no
entrafia cambios evolutivos de tipo genético, es decir, de la especie humana. La
naturaleza aport6 la matriz, pero la matriz permite cambios sin limites identificables.
La multitud de lenguajes especificos de grupo es un ejemplo de la maleabilidad de la
matriz. Otro es la multitud de sociedades humanas con estructuras diferentes que
surgen unas de otras en un orden sucesivo, en la forma de un desarrollo. Esta clase de
orden tipo desarrollo es reversible de forma matizada, a diferencia del orden
evolutivo. Los productos de la evolucién, los mamiferos que se readaptan a una vida
en el mar, no se transforman en peces de respiracion acuatica. Siguen siendo
mamiferos que respiran aire. Los estados, por otra parte, y otros representantes de una
etapa relativamente tardia de desarrollo social que, por una u otra razon, decaen,
pueden transformarse en unidades sociales de una etapa anterior del desarrollo. Su
trayectoria de desintegracion no les lleva necesariamente a la misma condicion exacta
de la que venian. Un estado en desintegracion es improbable que vuelva a una
condicion tribal. Puede conservar ciertas caracteristicas de la estatalidad. En vez de
transformarse en un grupo de tribus, puede transformarse, por ejemplo, en un grupo
mayor o menor de unidades de tipo feudal. Los individuos con capacidad para el
caudillaje militar pueden aduefarse de un territorio mayor o menor, quizas con rios u
otros accidentes geograficos que favorezcan la defensa. La desintegracién social tiene
muchos aspectos, demasiados para analizarlos en este marco.

La comunicacion por medio de lenguajes especificos de grupos es un ejemplo de
estructuras humanas exclusivas que surgen dentro de un proceso evolutivo
continuado. Hay otra propiedad humana distintiva, estrechamente relacionada con
ella, que fue surgiendo a lo largo del tiempo en el proceso evolutivo: el uso de
sonidos como medio de comunicacion. También en este caso se hallan los humanos
en la linea de sucesion de un largo linaje mas animal. Al mismo tiempo, su forma de
utilizar sonidos como medio de comunicacién es radicalmente distinta de la forma
que tienen los animales de utilizar con este fin sonidos que ellos mismos emiten. L.os
sonidos animales, a diferencia de los lenguajes humanos, no s6lo son especificos de
la especie, pueden utilizarse también de un modo que es radicalmente distinto del
modo que tienen los animales de utilizar sonidos como medio de comunicacion. Los
sonidos de un lenguaje pueden ser como los sonidos que emiten los animales,
utilizados como medio de comunicacion, pero el modo que tienen de cumplir esta
funcion o, en otras palabras, la técnica humana de comunicacién, es diferente de la de
los animales que utilizan sonidos como medio de comunicacion. Los sonidos
animales utilizados como una especie de lenguaje carecen del aspecto
autodistanciante caracteristico de los lenguajes humanos. Su funcion principal es

www.lectulandia.com - Pagina 47



indicar la condicion momentanea de un animal, su condicion en el momento. Es algo
estrechamente vinculado al presente inmediato. Comparten esta funcion con ciertos
sonidos humanos preverbales. Los sonidos animales, lo mismo que el gruiiido, el
suspiro, el gran grito de dolor, indican la situacion de un organismo, aunque pueden
tener un campo en que quepan variantes aprendidas. La esencia de las sefiales que
intercambian los animales no se adquiere a través del aprendizaje, sino que esta
determinada genéticamente. Ademas, las sefiales sonoras que intercambian los
animales estan, como norma, estrechamente vinculadas con otros movimientos
corporales que sirven de sefiales. La técnica de comunicacién que utilizan los
humanos a través de sus lenguajes es muy diferente, como resulta facil comprobar, de
la comunicacién animal por medio de sonidos. No tenemos por qué dudar de que lo
primero procede de lo segundo. Ese es precisamente el problema con que uno se
enfrenta aqui. Merece una exposicion clara. Se trata del problema de como un
proceso evolutivo continuado puede desembocar en algo totalmente nuevo y sin
precedentes.

Ya nos extenderemos mas, luego, sobre las caracteristicas unicas de los lenguajes
humanos. En el estadio actual del conocimiento no hay medio de explicar la génesis
de la forma humana de comunicacién. Es dificil imaginar como la comunicacién por
medio de sefiales sonoras mas o menos innatas se transform6 en comunicacion por
medio de simbolos socialmente regularizados. Tiene cierta importancia, en realidad,
que veamos claramente el problema que plantea la comunicacién humana a través del
lenguaje, aunque no podamos resolverlo. Debe bastar con que indiquemos la
singularidad biologica de la comunicacion humana por medio de lenguajes
modificables. Es practicamente seguro que la distancia evolutiva entre los
antepasados mas animales de la humanidad y la especie humana fue
considerablemente mayor que la que se indica normalmente cuando nos referimos al
origen animal de los seres humanos. Ademas, el caracter y la funcion de los sonidos
elaborados por el hombre que llamamos lenguajes como representacion simbolica de
los hechos y funciones de un mundo realmente existente no son mas que uno de los
diversos aspectos claramente exclusivos de la comunicacion humana. Se relaciona
intimamente con otra caracteristica unica de los métodos humanos de comunicacién,
que es su capacidad de cambio, el hecho sorprendente de que el lenguaje de cualquier
grupo humano concreto puede cambiar sin ningin cambio demostrable en la
constitucion genética de sus miembros. El inglés del siglo xviir no es completamente
idéntico al inglés del siglo xX; ni al inglés americano del siglo XX, aunque su origen
inglés es indudable. Nos enfrentamos aqui a toda una hueste de caracteristicas
singulares que distinguen las sociedades humanas de las sociedades de otras especies.
No sdlo es pequefia la gama de cambios que pueden experimentar las sefiales sonoras
del gorila comparadas con las de los seres humanos, sino también la gama de cambios
de toda su vida social. Los gorilas se relacionan entre si de modos caracteristicamente
diferentes de los de los chimpancés o los gibones.

www.lectulandia.com - Pagina 48



El que las sociedades humanas puedan cambiar de estructura sin cambios
genéticos demostrables de sus miembros es, en términos bioldgicos, una singularidad
sorprendente de estas sociedades. Pueden cambiar de estructura dentro de un
intervalo de tiempo que se consideraria excesivamente breve en el caso de cambios
genéticos que entrafien el paso de una especie a otra. Cambios importantes de la
estructura social, como los de urbanizacion o industrializacion, se produjeron en un
par de siglos. Quizas s6lo tomemos conciencia de toda la importancia del problema
con que nos enfrentamos aqui si comparamos la relativa maleabilidad de las
sociedades humanas con la rigidez e inmutabilidad relativas de las sociedades
animales. Las sociedades animales pueden experimentar cambios evolutivos, pero no
experimentan desarrollo social. En el caso de los seres humanos, no s6lo pueden
experimentar desarrollo los lenguajes sino toda la estructura de sus sociedades. Es ya
norma habitual incluir la construccion de utiles entre las caracteristicas distintivas de
los seres humanos. Es mucho menos habitual considerar como una caracteristica
humana distintiva el hecho de que los humanos no solo pueden servirse de utiles sino
que pueden cambiar de utiles. En una palabra, el que su equipo de utiles se desarrolle
se considera con mucha menor frecuencia sintoma de su singularidad. Podemos decir
en general que una de las dotaciones biologicas de la especie humana es una
capacidad muy amplia para cambiar su forma de vida. Puede que su aspecto mas
fundamental sea la capacidad casi ilimitada de los grupos humanos para asimilar,
almacenar y digerir nuevas experiencias en forma de simbolos. No s6lo merece
atencion el hecho de que pautas sonoras hechas por el hombre, socialmente
consagradas como simbolos de funciones u objetos concretos, sirvan a los humanos
como medio principal de comunicacién, sino también el hecho de que el aparato
vocal humano, incluido su equipo neurolégico, admita facilmente ampliaciones y
cambios de cualquier fondo determinado de pautas sonoras. No es facilmente
concebible que las innovaciones de los grupos humanos pudiesen cumplir su funcion
si los miembros del grupo no pudiesen comunicarse sobre ellas por medio de cambios
adecuados en su equipo de simbolos. Los seres humanos son biolégicamente capaces
de cambiar la forma de su vida social. Pueden desarrollarse socialmente en virtud de
su dotacion evolutiva.

www.lectulandia.com - Pagina 49



I1

os seres humanos pueden por medio de los lenguajes comunicarse y transmitir
L conocimiento de una generaciéon a otra. Un lenguaje consiste en unas pautas

sonoras que se producen y captan en una sociedad determinada como simbolos
de un aspecto especifico del mundo humano. Asi, la pauta sonora «table» sirve a los
individuos que hablan inglés de simbolo de una pieza concreta de mobiliario, una
mesa. Se trata de simbolos primariamente oral-auditivos a los que se han afiadido en
una etapa de desarrollo posterior simbolos visuales, escritos o impresos como los que
esta usted leyendo en este momento. En el esquema contemporaneo de clasificacion
suelen considerarse los lenguajes como elementos de cultura. Pero de acuerdo con
formas actuales de hablar y de pensar, cultura puede facilmente entenderse como no-
naturaleza, e incluso como antinaturaleza. El ejemplo de los idiomas indica que esto
es un error. LLos seres humanos estan especialmente equipados por la naturaleza para
producir y comprender simbolos sonoros de un idioma. Su aparato vocal es
claramente un instrumento técnico natural de una flexibilidad inmensa. El mismo
aparato fisico, practicamente, puede producir los mil y un idiomas que han aparecido
y desaparecido desde Adan.

Durante una fase primera de su proceso de crecimiento, el nifio desarrolla el
equipo neurolégico y motriz necesario para los intercambios lingiiisticos con otros
seres humanos. Sin embargo, el proceso de crecimiento y maduracién especifico de la
especie solo proporciona al retofio humano las potencialidades precisas para hablar y
para que le hablen. Los aparatos auditivo y vocal del nifio estan ya listos para el uso,
como una emisora de radio recién hecha. A diferencia de la emisora de radio, el nifio
tiene que pasar por un proceso de aprendizaje. Pasar por un proceso de aprendizaje es
el medio de activar su potencial de comunicacién. Su equipo de maduracion
especifico de la especie permanece latente y probablemente inutilizable, a menos que
el nifio adquiera a través de intercambios activos y almacenaje memoristico el uso de
un idioma especifico de grupo: el lenguaje que hablan las personas mayores que se
cuidan del nifio. El equipo organico del nifio han de pautarlo, para que llegue a ser
operativo, las pautas sonoras articuladas de un lenguaje que hablen otros seres
humanos. Dicho de otro modo, el conjunto concreto de simbolos sonoros que llega a
grabarse primero en el cortex cerebral en maduracion del nifio y en su aparato vocal
depende del idioma de la sociedad donde el nifio crezca. Los procesos de naturaleza y
cultura se entrelazan desde el origen mismo. La condicion fisica, que permite a los
seres humanos comunicarse entre si por medio de un idioma, no tiene igual en el
reino animal por lo que se refiere a la riqueza y la diversidad de las combinaciones
sonoras que es capaz de producir una persona humana.

Como he indicado ya antes, la naturaleza humana s6lo proporciona el potencial
necesario para reproducir la red de pautas sonoras de un lenguaje determinado y para
entender los datos que representan simbolicamente. Para adquirir un idioma es

www.lectulandia.com - Pagina 50



necesario activar el potencial lingiiistico que forma parte de la herencia genética del
ser humano. Es casi seguro que ese potencial ha de activarse en un periodo concreto
del proceso de maduracion del nifio. Los nifios adquieren con el lenguaje,
inevitablemente, aspectos del fondo de conocimientos de la sociedad en la que crecen
que se mezclan constantemente con los conocimientos que pueda adquirir a través de
su propia experiencia. Pero el conocimiento adquirido como experiencia de primera
mano de un nifio concreto y el conocimiento que forma parte del fondo social de
conocimientos se van entretejiendo cada vez mas estrechamente y son cada vez mas
dificiles de separar. En consecuencia, desde los primeros afios, toda experiencia
individual tiene un aspecto lingiiistico. El ser humano se integra en un universo de
conocimiento que es resultado de las experiencias de muchos otros individuos. Las
experiencias propias pasan a empaparse de ese conocimiento. El individuo se integra
en ese universo al aprender el meollo de un lenguaje, haciendo propias formas de
frases o palabras determinadas. ;Cémo puede conseguir un nedfito, a través de la
adquisicion de un lenguaje, entrar en la dimension cognoscitiva del universo? Vale la
pena reflexionar sobre el modo de existencia de los idiomas y sus relaciones con lo
que representan simbolicamente.

Tenemos, asi, que la persona humana en proceso de maduracion esta preparada
por la naturaleza para vivir en compafia de otras personas con las que puede
comunicarse, preparada para la vida en sociedad. Todo nifio tiene que hacer un
esfuerzo individual para reproducir las pautas sonoras que utilizan sus mayores en sus
diversas comunicaciones. El nifio tiene que recordar lo que estas pautas sonoras
representan simbolicamente o, como nos gusta decir un poco mas enigmaticamente,
lo que estas pautas sonoras «significan», y utilizar los simbolos sonoros recordados
del modo «correcto», la forma regularizada en la sociedad de los adultos. Asi, la
predisposicion a aprender un lenguaje es una propiedad comun de la especie humana;
es especifica de la especie. Pero esta disposicion biol6gica da cabida a una variedad
tan enorme, tanto de las pautas sonoras mismas como de lo que representan
simbolicamente, que el lenguaje de un grupo humano puede ser completamente
incomprensible para otro. Por tanto, el lenguaje especifico que aprende realmente un
nifio no es especifico de la especie, no esta predeterminado por la naturaleza humana,
sino que es especifico de la sociedad, es decir, esta predeterminado por el grupo
social dentro del cual un nifio crece. Al aprenderlo, los nifios individualizan una
referencia social. Al mismo tiempo ganan acceso, a través de este proceso de
aprendizaje, a los procesos de comunicacion de una sociedad especifica. De hasta qué
punto los seres humanos estan disefiados por su propia naturaleza para la vida en
sociedad nos da una medida el hecho de que un ser humano que no adquiere un
lenguaje de algun tipo en el periodo adecuado por la razon que sea, y no es por ello
capaz de comunicarse o de comunicarse plenamente con las demas personas, no llega
a convertirse en un ser humano en el sentido pleno del término.

La consideraciéon mas breve posible de la forma que tienen los nifios de adquirir

www.lectulandia.com - Pagina 51



un lenguaje aporta asi pruebas que chocan con la tendencia unilateralmente analitica
que ha llegado a dominar nuestra propia manera de hablar y de pensar. Conceptos
tales como «naturaleza», «cultura» y «sociedad» son ejemplos elocuentes de la
tendencia a tratar como entidades independientes separadas entre si campos de
problemas en un nivel elevado de sintesis, representados simbolicamente por
diferentes sustantivos rodeados por una brumosa aureola de connotaciones
ideoldgicas. Se utilizan generalizadamente como si aludieran a aspectos de este
mundo que existiesen unos separados de otros. Podemos asi, por ejemplo, preguntar
si el lenguaje es un aspecto de la naturaleza o un aspecto de la cultura. Los que
abogan por este tipo de apartheid intelectual pueden analizar incansablemente
problemas de contraste de este tipo sin examinar siquiera la relacion entre esas cosas
que consideran que existen separadas entre si. No es dificil hallar pruebas del
entrelazamiento de «naturaleza» y «sociedad» si examinamos breve y detenidamente
como los nifios adquieren su primer lenguaje. Pero el interés predominante se dirige
en la actualidad hacia una u otra cuestién. Cuestiones relativas a la relacién o, dicho
de otro modo, cuestiones de sintesis, pueden considerarse por comparacion
marginales, de poco valor cognitivo. Sin embargo, en ningiin momento estan del todo
ausentes en los procesos de adquisiciébn o uso del lenguaje influencias de la
naturaleza o de la sociedad.

Podemos sentimos tentados a hablar de una unién de naturaleza y sociedad, o, en
realidad, de naturaleza y cultura si consideramos la adquisicion por parte de los nifios
pequenios de su primer lenguaje. Pero ni siquiera eso haria mucha justicia a los
hechos, pues tal afirmacion entrafia que en cierto periodo de la vida de una persona la
naturaleza humana y la sociedad humana existen separadamente y en un periodo
determinado empiezan a interactuar. No hay ningun momento en la vida de las
personas que se comunican por medio de un lenguaje en que su existencia natural
esté en suspenso, y sin embargo no podriamos hacer justicia a los hechos si
considerasemos el lenguaje s6lo una propiedad de la naturaleza humana. Lo que
aclara este breve examen es el uso impreciso y ambiguo de conceptos como
naturaleza humana o, en realidad, cultura. El término «naturaleza» se utiliza a
menudo hoy con un marcado acento en los niveles fisicos de la naturaleza, una
reduccién notable de lo bioldégico y el uso puramente especulativo de las
caracteristicas unicas de la especie humana. Como consecuencia, suele desecharse
por materialista la insistencia en los aspectos naturales de los idiomas humanos. El
término «naturaleza» se identifica en este caso s6lo con el campo de problemas de las
ciencias fisicas. También se considera hoy a menudo la sociedad, como la cultura,
ontologicamente divorciada de la naturaleza, y hasta en antagonismo directo con ella.
El potencial biol6gico humano de aprender un lenguaje puede, como minimo, indicar
que también esto es un error.

Muchos animales estan equipados biolégicamente para comunicarse por medio de
pautas sonoras. Solo en el caso de los seres humanos las pautas sonoras que sirven

www.lectulandia.com - Pagina 52



como medios de comunicacion asumen el caracter de idiomas o, en otras palabras, de
simbolos sociales que no forman parte de su equipo biolégico, sino que las ha
aprendido individualmente cada miembro de un grupo. Incluso entre los parientes
mas proximos vivos que tenemos entre los animales, los monos, cada miembro
individual de un grupo esta biologicamente equipado con un bagaje bastante amplio
de pautas sonoras innatas. Pueden modificarse por aprendizaje y variar con ello en
cierta medida de un grupo a otro, pero nunca lo suficiente para poner en peligro el
predominio de las pautas sonoras innatas que comparten otros miembros de una
especie sobre las variaciones locales adquiridas por aprendizaje individual. En el caso
de los seres humanos el proceso evolutivo ha dado un giro nuevo. Por vez primera en
su trayectoria el equilibrio entre pautas sonoras aprendidas e innatas se ha invertido
en favor de las primeras. Las pautas sonoras aprendidas han pasado a ocupar el papel
dominante y las pautas sonoras innatas y las sefiales innatas en general han asumido
un papel subsidiario. Una de las caracteristicas distintivas de la red de pautas sonoras
humanas que llamamos lenguajes es que solo esta fijada genéticamente la capacidad
de producir pautas sonoras aprendidas pero no estas pautas mismas. Las pautas
sonoras de lenguajes que sirven a los seres humanos como su medio de comunicacion
principal han de adquirirse por aprendizaje. No son especificas de la especie. Estos
son tres de los aspectos que diferencian las pautas sonoras dominantes de los
humanos, sus idiomas, de los sistemas de sefiales dominantes de otros seres vivos: a)
han sido adquiridos por aprendizaje individual; b) pueden variar de una sociedad a
otra; c) pueden cambiar a lo largo del tiempo dentro de una sociedad que sigue siendo
la misma.

El hecho de que las pautas sonoras dominantes por las que se comunica la gente
hayan sido adquiridas por aprendizaje y no formen parte de un conjunto de sefiales
predominantemente innatas que sirven a los animales como medio principal de
comunicacién, es uno de los factores basicos que otorgan a las pautas sonoras de los
lenguajes el caracter de simbolos. La expresion no significa que las pautas sonoras
simbolizadoras se asemejen a los objetos o funciones que simbolizan. Las pautas
sonoras del lenguaje representan datos, pero no son su retrato. Consideremos por
ejemplo la pauta sonora «star», que en la lengua inglesa significa estrella. En todos
los lugares en que se hable inglés representa objetos luminosos bien conocidos del
cielo nocturno. Pero la pauta sonora «star» no se parece en nada a esos objetos. El
hecho de que los represente s6lo se basa en una tradicion social. Si no fuese por esta
tradicion, podriamos decir que el vinculo que une la combinacion sonora «star» a
objetos cosmicos especificos es completamente arbitrario. De hecho, entre los
individuos que hablan francés sirve como simbolo comunicativo de esos objetos una
pauta sonora totalmente distinta, «étoile». Lo mismo sucede entre los grupos de habla
alemana con la pauta sonora «stern». La gente que vive desde que nace en un pais
con un lenguaje unificado, puede llegar a pensar que hay una necesidad natural que
vincula una pauta sonora que representa simbdlicamente ciertos datos a esos mismos

www.lectulandia.com - Pagina 53



datos. En realidad, esta necesidad, y por tanto la fuerza imperativa que las pautas
sonoras de un lenguaje tienen respecto a un miembro individual de una tribu o un pais
donde predomina un lenguaje dado, tienen un caracter exclusivamente social y
humano. Los seres humanos no podrian comunicarse entre si si no estuviesen
habituados al uso de las mismas pautas sonoras como simbolos de los mismos datos.

Nos hallamos aqui ante uno de los hechos que muestran lo mal fundamentada que
esta la tradicion imperante, segin la cual parece que la naturaleza humana y la
sociedad humana, y también, por tanto, naturaleza y cultura, pertenecen a dos
mundos ontoldégicamente distintos que existen, como si dijéramos, independientes
uno de otro. En realidad, seria perfectamente valido decir que los lenguajes son una
de las principales avenidas que unen la naturaleza y la sociedad o la cultura. Todo
niio humano sano pasa por un proceso de maduracion predeterminado
genéticamente, es decir, natural, que a partir de una cierta etapa crea una
predisposicion para aprender a comunicarse con otros seres humanos por medio de
las pautas sonoras diferenciadas de un idioma. El equipo neurol6gico, motriz y
sensorial del nifio pasa a estar en condiciones de emitir mensajes y de recibir
mensajes de otros por medio de ondas sonoras articuladas. Estas ondas sonoras son
naturales o, como decimos a veces, datos fisicos. Su articulacion, que les otorga el
caracter de lenguajes que son posibles por la maduracién del aparato vocal y auditivo,
esta socialmente producida y determinada.

Lo natural y lo social, las formas social e individual de existencia de los seres
humanos, son inseparables; estan intimamente entrelazadas, Su interdependencia se
debe a la creatividad técnica imprevista y fortuita del proceso evolutivo. El tipo de
comunicacion humano por medio de lenguajes se basa en un entrelazamiento unico
de un proceso de maduracion bioldgico innato y un proceso de aprendizaje social e
individual. En el caso de los animales, en que predominan las pautas de asociacion y
de comunicacion fijadas genéticamente, y por tanto especificas de la especie e
innatas, sobre las aprendidas, el vinculo entre naturaleza y sociedad no plantea
ningun problema. Las sociedades que forman entre ellas las hormigas o las de los
elefantes o los chimpancés, aunque con pequefias adaptaciones a condiciones locales
diferentes, son siempre iguales. Son especificas de la especie, sélo pueden cambiar
cuando la composicion bioldgica o, en otras palabras, la naturaleza de los organismos
afectados, experimenta cambios. Para el observador reflexivo el problema que
plantea el vinculo entre naturaleza y sociedad en el caso humano es muy distinto
porque, entre otras cosas, las sociedades humanas, lo mismo que los lenguajes
humanos, pueden cambiar muy drasticamente sin ningun cambio genético de la
especie humana. La solucion del problema parece dificil por habitos de pensamiento
profundamente arraigados y en especial por el de ordenar el mundo, segtin una vieja
receta de la filosofia y del sentido comun, en categorias polarizadas y desconectadas
como naturaleza y cultura, lo que impide a menudo que el observador perciba lo
evidente.

www.lectulandia.com - Pagina 54



Los lenguajes humanos se estudian con frecuencia como objetos especializados
divorciados de los seres humanos, y con ello de la posibilidad de establecer las
caracteristicas estructurales que diferencian la forma humana principal de
comunicacion por lenguajes de la forma de comunicacion animal predominante por
conjuntos de sefiales mayoritariamente innatas, tengan forma de pautas sonoras
especificas o de movimientos de todo el cuerpo. Es indudable que los lenguajes se
componen de palabras desconectadas. Sin embargo, pueden representar conexiones
con igual claridad que desconexiones. Es facil pasar por alto el hecho evidente de que
los lenguajes estan formados por pautas sonoras que transmiten mensajes de la gente
y a la gente, y que se producen y reciben por medio de estructuras organicas
especificas de la especie humana que pueden producir simbolos de conexiones y
también de desconexiones. Estas estructuras, para que lleguen a ser funcionales, han
de activarse y pautarse en la temprana infancia por un proceso de aprendizaje. En
todo grupo humano con un lenguaje comun hay un gran cuerpo de paulas sonoras
interconectables o, dicho de otro modo, formas de lenguaje que han pasado a estar
socialmente regularizadas como simbolos de objetos, hechos y funciones y otros
datos especificos sobre los que pueden desear comunicarse entre si los miembros de
ese grupo. Sin esta regularizacion social de pautas sonoras especificas como simbolos
de todos los aspectos de su mundo que consideran importantes para ellos, los seres
humanos no podrian comunicarse o solo podrian hacerlo con los residuos debilitados
de una etapa evolutiva anterior que aun poseen, es decir a través de formas de
comunicacion mayoritariamente innatas y mas vinculadas a la situacion como
gruflidos, risas, o gritos de dolor. Estas dltimas formas son comunes a toda la especie
humana. Las producen las personas de forma mas o menos espontanea en situaciones
concretas. .o primero, la comunicacion por medio de las pautas sonoras aprendidas
de un lenguaje, es también una caracteristica comun de toda la especie. Pero no lo son
sin embargo las pautas sonoras mismas, los lenguajes.

Los lenguajes siguen la division de la humanidad en una variedad mayor o menor
de unidades de supervivencia, pasadas o presentes. La mayoria de ellas poseen su
propia red de pautas sonoras comunicativas, que son con bastante frecuencia
totalmente incomprensibles para miembros de otros grupos humanos. Asi pues, los
humanos, ademas de poseer residuos con frecuencia debilitados de un tipo de
comunicacion prelingiiistica mas animal, poseen una capacidad para comunicarse por
medio de un lenguaje que es unica, de la cual los animales carecen y que representa
una etapa posanimal de evolucidn. Los seres humanos pueden descubrir por tanto en
su propia persona pruebas del proceso evolutivo. La tradicion ha habituado a las
personas a pensar y a hablar de la relacion entre animales y humanos
mayoritariamente como si ambos términos aludiesen a una condicion ontolégica mas
0 menos estatica. Eso actiia como una especie de a priori tradicional; ejerce una
presion muy fuerte para que se exponga la relacion entre animales y humanos o como
identidad total o como discrepancia total. En consecuencia, una solucion clara al

www.lectulandia.com - Pagina 55



problema de la relacién entre animales y humanos presenta dificultades que parecen
insuperables. Nos vemos abocados a soluciones basadas en un o esto o lo otro
estacionario. Parece que sOlo podemos elegir entre una reduccién global de la
condicion humana a la de los animales y una forma de existencia parcial o totalmente
divorciada de la de los animales. L.a mayoria de las concepciones dualistas habituales,
como la divisién del mundo humano en naturaleza y cultura o cuerpo y mente, son
representativas de esta segunda alternativa. Mente, cultura o, en realidad, lenguaje,
permanecen en este caso sin estatus ontologico, sin anclaje en el mundo observable.
Se dejan, como si dijésemos, colgando en el aire. Estas alternativas, el reduccionismo
biologico y la elevacion de los humanos a una posicion ontolégica al margen del
universo natural, se basan ambas en la exposiciéon como condiciones estacionarias de
lo que sblo puede exponerse propiamente como etapas de un proceso continuado. En
otras palabras, los seres humanos representan un avance trascendental del proceso
evolutivo hacia un nuevo nivel. La palabra significativa es «posanimal». Los seres
humanos, aunque descienden de los animales, estan equipados por naturaleza con
facultades que solo ellos poseen en la comunidad viva de la tierra.

Podriamos comparar el cambio, no sin ciertas reservas, con el avance
trascendental del nivel de los reptiles al de las aves. En ese caso, la transformacién en
alas de las patas delanteras de los reptiles y la adaptacion tras ello de todo el
organismo abrio a las cosas vivas una dimension nueva. Un proceso evolutivo de
muy larga duracion dio acceso, incluso a animales de cuerpo bastante pesado, a un
espacio aéreo mas amplio. En el caso de los humanos, la emancipacion del
predominio de formas de experiencia y de conducta fijadas genéticamente o, dicho de
otro modo, no aprendidas, la ascensién al predominio de formas de experiencia y de
conducta adquiridas por aprendizaje individual, dot6 a los humanos de una
adaptabilidad a condiciones cambiantes fuera del alcance de sus antepasados
animales. Un ejemplo patente es la forma de adaptacion distinta a su nuevo reino de
las aves y de los humanos. Las aves poblaron todos los nichos del espacio aéreo que
les proporcionaban un medio de vida por medio de una diferenciacién biol6gica en un
gran numero de especies distintas. Los seres humanos poblaron todos los nichos del
planeta capaces de proporcionarles un medio de vida sin diferenciacion biologica en
especies distintas que no pudiesen cruzarse, y predominantemente a través de formas
de aprendizaje. A pesar de un minimo de adaptacion genética, siguieron siendo una
especie unica. Todas las mujeres y todos los hombres, sean cuales sean sus
diferencias genéticas, son capaces de producir hijos viables.

Un aspecto clave del salto trascendental que dio el proceso de evolucion
imprevisto y fortuito en la forma de los seres humanos fue el nuevo tipo de
comunicacién que su organizaciéon bioldgica hizo posible. Reflejaba el predominio
que alcanzaba la adaptacion por conductas y conocimientos aprendidos en el caso de
los humanos, asi como la superioridad que este predominio les daba en sus luchas por
la supervivencia. La nueva técnica de comunicarse por medio de lenguajes

www.lectulandia.com - Pagina 56



aprendidos o, en otras palabras, por medio de simbolos socialmente determinados, era
intrinsecamente simple.

La imagen tradicional de los seres humanos esta dominada por la tendencia a
reducir procesos a condiciones estacionarias antitéticas. Son, en suma, el resultado de
un proceso de reduccion, es decir, de una reduccion conceptual a condiciones
estaticas de sucesiones de hechos con una dinamica intrinseca que s6lo podemos
observar en un estado de flujo. Segtn una alternativa, los seres humanos constan de
dos componentes distintos, uno visible y tangible, el otro invisible e intangible, tales
como cuerpo y mente o alma. Uno de los elementos componentes, el cuerpo, tiene el
estatus ontologico de un objeto natural; el otro, la mente o el alma, tiene un estatus
ontologico impreciso. En muchos casos se adscriben ambas cosas a un mundo
imaginario del espiritu. La otra alternativa es la reduccion de los seres humanos a la
condicion estacionaria de un cuerpo, de un hecho fisico. En ese caso, se les representa
simplemente como animales semejantes a los demas. Estos modelos varian en
detalles y hay muchas formas intermedias. L.o que aqui se propone es, basicamente, la
restauracion del proceso observable y comprensible.

El a priori tradicional, las categorias asentadas en nuestras formas de pensar,
indican que puede concebirse adecuadamente el mundo como una multitud de
antitesis, como por ejemplo cielo e infierno, naturaleza y cultura. Nadie parece haber
investigado sin embargo si la representaciéon simbélica del mundo en la forma de una
multitud de antitesis estacionarias es realmente la forma mas adecuada de representar
el mundo tal cual es. Un examen mas detenido permite descubrir enseguida que
ninguna antitesis puede representar adecuadamente su objeto material sin una sintesis
complementaria y, en la mayoria de los casos, sin una sintesis procesual. Puede
servimos como ejemplo la antitesis naturaleza-cultura. Los dos términos son
imprecisos. Aun asi es posible que no podamos decir lo que tenemos que decir sin
ellos, pues representan una sintesis a muy alto nivel y los conceptos de este tipo son
dificiles de manejar. Muchos de ellos son representaciones no de hechos, sino de
especulaciones sobre hechos o de mezclas de hechos y de fantasia.

El concepto de naturaleza, por ejemplo, puede representar simbolicamente todo
un conglomerado de sintesis con frecuencia difusas e incluso incompatibles. Puede
representar a la gran madre benévola que solo produce lo que es ttil y bueno para los
seres humanos. El término «natural» puede utilizarse como una expresion de
alabanza que implique un elevado valor positivo frente a cosas hechas por humanos
que son artificiales, no naturales, y no participan por tanto de la eterna bondad de la
naturaleza. El concepto de naturaleza puede utilizarse también en un sentido positivo
como representacion simbolica del objeto material de las ciencias fisicas. «Las leyes
eternas de la naturaleza» solia ser expresién de alabanza muy frecuente. La
identificacién con el objeto material de la fisica condujo a la identificacién de la
naturaleza con un orden tipo ley, con la cuantificacién y con d&tomos o materia. Pero
esta identificacion de la naturaleza con la materia tiene también una connotacion

www.lectulandia.com - Pagina 57



negativa. Atribuir un alto valor a la naturaleza podria entenderse como una reduccion
de todo lo que existe, incluyendo los aspectos biol6gicos de la propia naturaleza, a
materia. El término «naturaleza», utilizado en ese sentido, puede denotar la vision
global de lo que se llama materialismo. Asi, la antitesis entre lo que es natural y lo
que no esta dado por la naturaleza sino que esta hecho por el hombre, puede cambiar
su acento valorativo. En un sentido, objetos o cosas que son naturales podrian
pretenderse superiores a objetos que estuviesen hechos por el hombre; en otro
sentido, los objetos naturales se considerarian superiores a los objetos hechos por el
hombre. Asi sucede a menudo en los analisis sobre la relacion entre naturaleza y
cultura. La naturaleza considerada como un monton de atomos se juzga inferior
comparada con los elevados valores creados por los seres humanos. En estas
polémicas, como es facil de ver, las relaciones con los datos tienen un papel
relativamente pequefio y las relaciones con los valores un papel comparativamente
grande. El término «cultura» suele no ser mas que una cobertura para todo lo que no
es un producto de la naturaleza en el sentido fisico del término.

El lenguaje del siglo XX es rico en simbolos de sintesis a muy alto nivel que son
confusos y que confunden. En otras palabras, el cuadro general y las categorias en
cuyo uso se apoya la interpretacion de los datos mas facticos, siguen sin estar claros.
En la actualidad es probable que solo pocas personas tengan conciencia de que el
objeto factico representado por el concepto de naturaleza es casi idéntico al
representado por el concepto del universo... casi, porque el concepto del universo
incluye seres humanos con mas certeza que el de naturaleza. Pero el tipo de sintesis,
denominado hoy a menudo el tipo de abstraccién, es diferente en los dos casos. El
concepto de naturaleza da una imagen global estacionaria del mundo en que vivimos.
El concepto del universo encaja mas facilmente en un marco de proceso. Se
caracteriza frecuentemente el universo como el universo en evolucién. Una parte de
este proceso es que en su curso surgieron de nuestros ancestros animales seres
humanos como una nueva clase de seres. En la actualidad, el equipo conceptual que
la sociedad pone a nuestra disposicion no esta lo suficientemente desarrollado para
que la aparicion de la humanidad dentro del proceso del universo resulte un tema de
facil comunicacion. Pero quizds podamos damos cuenta de que este es un ejemplo,
uno de los muchos, que muestra como un problema que en la forma de un dualismo
que disuelve el proceso se resiste obstinadamente a una solucion reconocida, pasa a
ser susceptible de solucion si se abandonan las valoraciones extrafias y se restaura el
caracter de proceso. La presion cognitiva hacia un desarrollo de este tipo no es
suficientemente fuerte en la actualidad. De momento basta con presentar a los seres
humanos dentro del marco del proceso evolutivo universal como una clase nueva de
seres posanimales. De este modo podemos complementar la antitesis ser humano-
animal por medio de una nueva forma de mirar su relacion. El reconocimiento de la
singularidad de la técnica humana de comunicacion por medio de un lenguaje
aprendido ni reduce a los seres humanos al nivel de animales ni les saca del todo del

www.lectulandia.com - Pagina 58



marco evolutivo.

Es un lugar comun el que los humanos proceden de criaturas como los monos.
Pero quizas no siempre se comprenda la magnitud de este proceso, el intervalo
evolutivo entre ancestros comunes de monos y humanos por una parte y humanos por
la otra. Podemos tener una imagen muy clara del terminus ab quo y el terminus ad
quem y tenemos una imagen bastante clara de los rasgos estructurales de los monos y
de algunos de nuestros antepasados mas parecidos a los monos, Pero sabemos muy
poco del camino que condujo desde ellos a los seres humanos. No es demasiado
dificil definir algunos de los rasgos que diferencian a los humanos de los animales.
Pero aparte de los mecanismos generales que se presentan como palancas del cambio,
como por ejemplo la lucha por la supervivencia o la supervivencia de los mas aptos y
la actuacion selectiva de estas condiciones sobre mutaciones fortuitas, sabemos muy
poco de las condiciones especificas que hicieron que criaturas prehumanas mas
parecidas al mono que se comunicaban mayoritariamente por medio de sefales
especificas de la especie se convirtieran en seres humanos cuyo medio principal de
comunicacion es un lenguaje. Es facil pasar por alto que el uso de un lenguaje y, en
un sentido mas amplio, el uso, manipulacion y almacenaje de gran numero de
simbolos presuponen un equipo biolégico especifico.

Una persona que en el periodo biol6gicamente adecuado ha empezado a aprender
lo que ha de convertirse en la lengua materna de esa persona puede aprender, en una
etapa posterior, otro u otros lenguajes mas. Pero hay razones para pensar que no se
puede aprender adecuadamente un lenguaje en una etapa posterior, a menos que un
primer lenguaje, pautas sonoras, sus funciones simbdlicas y todo, haya quedado
grabado en la memoria durante el periodo temprano de la vida del individuo
biologicamente destinado a su recepcion..., es decir, durante el periodo en que el
proceso de maduracion biologica de un nifio prepara a este por vez primera para
adquirir un lenguaje. Durante ese primer periodo el nifio aprende que, para que otros
le entiendan, ha de regular su capacidad de utilizar la propia voz y quizas el propio
placer de utilizarla de acuerdo con un cédigo social del habla, un codigo comun a la
gente mayor. SOlo utilizando pautas sonoras que estan regularizadas socialmente
como simbolos de esto o aquello puede el nifio estar seguro de que los receptores
experimenten esos sonidos como simbolos de los mismos objetos de comunicacion
que los sujetos que producen sonidos. Solo en ese caso puede el nifio entrar en un
dialogo comunicativo con otras personas. S6lo en didlogos con otros y a través de
esos dialogos se convierte un nifio en una persona individual.

La funcién de simbolos de las pautas sonoras hechas por el hombre cubre un
amplio campo. Las pautas vocales con funcién simboélica pueden aludir a objetos
simples como ollas y cacerolas. Puede haber pautas sonoras especiales grabadas
socialmente para indicar que los hablantes se refieren a una deidad o a si mismos, a la
persona a la que se dirigen o a personas ausentes en el momento de la conversacion.
Muchos lenguajes actuales tienen pautas sonoras que sirven como simbolos utilizados

www.lectulandia.com - Pagina 59



entre otras cosas como medio de coordinar actividades humanas entre si y con hechos
naturales. En suma, al adquirir la habilidad de emitir y recibir mensajes en la forma
codificada de un lenguaje social, los individuos logran acceder a una dimension del
universo que es especificamente humana, Contindan estando ubicados en las cuatro
dimensiones del espacio tiempo, como todos los hechos prehumanos, pero estan
ademas ubicados como seres humanos en una quinta dimension, la de los simbolos,
que sirve a los humanos como medio de comunicacién e identificacién. Viven en un
mundo en el que todo, incluyendo a todos los posibles hablantes mismos, puede
representarse, y entre los vivos debe representarse, con pautas sonoras especificas con
funcién de simbolo; es decir, se convierten en sujetos y objetos de una comunicacion
simbdlica. Pero esta comunicacion exige simbolos especiales que informen
claramente al destinatario de una comunicacion de la posicion dentro de la figuracion
comunicativa o en relacién con ella de todas las personas a las que se alude en un
mensaje. Necesitamos simbolos que aclaren sin lugar a dudas que cualquier suceso,
cualesquiera actividades que se mencionen en un mensaje se refieren al emisor o al
propio grupo del emisor, a los destinatarios o a terceras personas por el momento
fuera de la figuracion comunicativa. En muchos lenguajes contemporaneos las series
de pronombres personales, como yo, tu, él o ella, nosotros, vosotros y ellos,
simbolizan esta funcién. Asi, en un didlogo se puede emplazar a la gente por medio
de simbolos adecuados como individuos cuatridimensionales en el espacio y en el
tiempo, y también como personas sociales, existentes también en la quinta dimension,
por medio de un pronombre personal y de una hueste de otros indicadores simbdlicos
de posiciones en esa dimension.

Dadas las condiciones actuales del mundo humano, las pautas sonoras que
representan simbdélicamente la posicion de una persona dentro de una figuracion de
dialogo varian normalmente de una sociedad a otra. Asi, en francés, los hablantes se
identifican e identifican a su grupo por medio de pautas sonoras como «je» 0
«nousmémes»; mientras que los que hablan inglés representarian simbodlicamente la
misma funcién con palabras como «I» o «ourselves». Su organizacion bioldgica
unica permite a los seres humanos representar todo lo que puede convertirse en objeto
de comunicacién en su sociedad por medio de ondas sonoras especificas, que pueden
producir individualmente y que han sido regularizadas socialmente como simbolos de
objetos especificos de comunicacion. Los objetos que no tienen un simbolo en una
sociedad concreta no son conocidos y no son cognoscibles en esa sociedad. Pero hay
etapas de transicion de la condicion de no conocer a la condicion de conocer en una
sociedad, y viceversa. Puede haberse iniciado, para objetos concretos de
comunicacion, un proceso de elaboracién simbdlica y por tanto de conocimiento o,
por otra parte, de declinacion del simbolo y del conocimiento.

Las ondas sonoras articuladas que pueden los seres humanos producir y recibir
como mensajes codificados son actos producidos por seres humanos gracias a su
equipo auditivo, oral y neuroldgico especifico. Este equipo no solo permite a los

www.lectulandia.com - Pagina 60



humanos producir y captar ondas sonoras como materia prima de mensajes sino que
les permite también articular y, de modo mas general, adaptar las ondas sonoras que
producen en una gran variedad de formas distintas..., una variedad que parece no
tener limites fisica y bioldgicamente, pero que socialmente se mantiene dentro de
fronteras especificas a través de la unificacion y la regularizacion social, sin las
cuales los simbolos de pautas sonoras producidos por los humanos no podrian
cumplir su funcion como medio de comunicacion dentro de una sociedad
determinada. En todos los periodos se establecen limites en las sociedades en cuanto
al ambito de comunicacion por el hecho de que el fondo social de conocimientos
disponibles en cualquier sociedad humana, y por tanto el lenguaje regularizado que
representa todas las experiencias posibles dentro de esa sociedad, tiene fronteras muy
definidas, aunque algunos de sus miembros puedan estar trabajando para ampliar esas
fronteras. De todos modos, el ambito de conocimiento, o en otras palabras de
experiencias, asequible en una sociedad y representado simbdlicamente por su
idioma, que cubre todos los temas abiertos o encubiertos de comunicacion, se halla
limitada ademas por la estructura de una sociedad determinada y en especial por sus
relaciones de poder. Estas juegan un papel considerable y a menudo decisivo, no sélo
en lo que se regulariza como medio simbdlico de comunicacion en una sociedad
determinada, sino también en los matices emotivos y valorativos asociados con
muchos simbolos lingiiisticos y en la forma de regularizacién en general.

Aun puede parecer un poco extraiio en la actualidad el que uno diga que un
idioma es una red de pautas sonoras producidas por los seres humanos que se ha
desarrollado en un grupo humano concreto y ha llegado a regularizarse alli, sobre
todo por el propio uso, por la necesidad de evitar malentendidos, como simbolos de
temas especificos de comunicacion. Tanto los sonidos como los simbolos pueden
cambiar con el tiempo, aunque raras veces sin cierta continuidad, en relacion con
cambios en las experiencias y en la suerte del grupo.

www.lectulandia.com - Pagina 61



II1

n modo mas familiar de aludir a la funcion simbolica de estas pautas sonoras

hechas por el hombre es el de presentar su funcion como el significado de

componentes del lenguaje como frases o palabras. Pero el concepto de
significado no es tan sencillo. Ha llegado a utilizarse en el discurso culto del siglo xix
como una palabra clave de una mistica filoséfica. En ese sentido, el significado, sea
del habla o de otras acciones, suele enfocarse como si el término aludiese a una zona
de la existencia individual definitiva y totalmente autbnoma. Podemos pensar en la
insistencia de Max Weber en el significado que tiene una accién para el actor
individual. Sin embargo, una accién individual raras veces se sostiene por si sola. Va
orientada en general a acciones de otras personas. El significado de una accién para el
actor esta codeterminado, como norma, por el significado que puede tener para otros.
Las relaciones de las personas entre ellas no son aditivas. La sociedad no tiene el
caracter de un monton de acciones individuales comparable con un monton de arena,
ni el de un hormiguero de individuos programados para la cooperacion mecanica.
Recuerda mas bien una red de personas vivas que dependen, de formas muy diversas,
unas de otras. L.os impulsos y sentimientos, los criterios y las acciones de una persona
pueden reforzar los de otras o desviarlos de su objetivo inicial. Pueden compartir el
mismo codigo de conducta y sin embargo ser adversarios. Las disputas verbales
pueden servir de ejemplo. Si los que discuten no hablan el mismo lenguaje, no
pueden enzarzarse en una disputa verbal. Pueden pegarse o matarse. Pero un combate
que se libra con las armas de las palabras exige que alguien, que puede ser un
intérprete, hable el lenguaje de ambas partes.

Una de las caracteristicas distintivas de la principal forma humana de
comunicacion es que, hasta el momento, todo lenguaje lo habla y entiende sélo un
sector limitado de la especie humana. Sin embargo, estas fronteras limitadoras van
unidas a una capacidad aparentemente ilimitada en muchas lenguas de ampliacion, de
innovaciones verbales, si crece el campo del conocimiento. La forma humana de
comunicacion principal por medio de lenguajes contrasta agudamente en ambos
sentidos con la forma principal de comunicacién animal. Esta ultima esta
genéticamente fijada en una medida muy superior; es por tanto predominantemente
idéntica, para una especie entera, aunque puedan existir variaciones locales, y
demasiado rigida para incorporar innovaciones. La forma humana de comunicacién
por medio de un lenguaje aprendido constituye una innovacion evolutiva tnica. No
hay nada parecido a ella en todo el reino animal. Se basa en el avance trascendental
definitivo en el equilibrio entre formas de conducta aprendidas y formas de conducta
no aprendidas, fijadas genéticamente, en favor de las primeras. El cambio definitivo
en este equilibrio estuvo precedido y, resulté posible, sin duda, por un cambio
evolutivo preparatorio muy largo en esa misma direccion. Pero aunque en su curso la

www.lectulandia.com - Pagina 62



capacidad de los organismos para adaptar su conducta a situaciones cambiantes a la
luz de experiencias adquiridas por aprendizaje individual y almacenadas en los
espacios de la propia memoria en constante crecimiento, formas de conducta, y por
tanto de comunicacion no aprendidas, programadas genéticamente, siguieron
ganando la partida. En conjunto, siguen dominando la autorregulacion y por tanto la
adaptacion a situaciones cambiantes de las especies vivas de monos. En el caso de los
humanos, la ascensién al predominio de tipos aprendidos de comunicacion en forma
de lenguajes, idéntica con toda probabilidad a lo que se llama predominio cerebral o
cortical en el caso del cerebro humano, constituyé un avance trascendental igual de
grande, si no mayor en cuanto a la forma de innovacién evolutiva que fue necesaria
para realizarlo, que el que se produjo, por ejemplo, cuando los reptiles terrestres se
convirtieron en aves aéreas.

La comunicacién por medio de un lenguaje puede servir como ejemplo de la
unidad en la diversidad que caracteriza a la especie humana. Todos los seres humanos
utilizan un lenguaje como forma principal de comunicacion. El lenguaje que usen
dependera de la sociedad donde se crien y vivan. Actualmente hay una diversidad
considerable de lenguajes. Si conserva su fuerza la tendencia actual hacia la
integracion de unidades sociales pequefias en otras mayores, lo que no es seguro ni
mucho menos, puede disminuir la diversidad de lenguajes. Puede surgir un lenguaje
mundial, una lengua franca de la humanidad. Pero suceda esto o no, la comunicacion
por el lenguaje es uno de los rasgos distintivos de la especie humana. Una vision mas
clara de la estructura y el desarrollo de la comunicacién lingiiistica puede propiciar
una valoracion mas realista de lo que separa a los humanos de aquellos ancestros
suyos aun firmemente vinculados al predominio de sefales prelingiiisticas
mayoritariamente innatas. La gente parece inclinarse en la actualidad de modo
general por tratar la naturaleza humana y la sociedad humana como si tales términos
se refirieran a compartimentos de la existencia humana completamente separados.
Ademas, la ausencia de una teoria de los simbolos sociales es uno de los factores
principales que contribuyen a que se entienda mal el intervalo evolutivo entre los
seres humanos y sus ancestros mas animales.

Una breve ojeada a los mecanismos de la comunicacion lingiiistica humana puede
mostrar con suficiente claridad el entrelazamiento de factores bioldgicos y sociales en
la adquisicion y uso de un lenguaje. El que los nifios humanos no sélo pueden sino
que deben aprender un lenguaje, para convertirse en seres humanos plenamente
desarrollados, es algo que hemos mencionado ya. Es claramente obvio. También lo es
el hecho de que los seres humanos estan biol6gicamente adaptados para la
comunicacion lingiiistica con otros y en virtud de ello para la vida en sociedad. Si la
imagen humana subyacente de muchas filosofias y de no pocas teorias de las ciencias
humanas da la impresion de que todo ser humano esta adaptado por naturaleza para
vivir solo como un individuo aislado, es muy posible que caracteristicas del habito
social dominantes en las sociedades mas desarrolladas de nuestra época y las

www.lectulandia.com - Pagina 63



categorias de pensamiento basicas conectadas con €l impidan ver lo obvio.

Muchas frases hechas dan testimonio de un equilibrio yo-nosotros que se inclina
en favor del «yo». Asi, de hecho, un nifio aprende un lenguaje que es el medio de
comunicacion de una sociedad concreta. Pero la frase «aprender un lenguaje» suele
reservarse para individuos que han superado la etapa infantil y aprenden un segundo
o un tercer idioma. Si nos referimos a un nifio, no solemos decir que el nifio esta
aprendiendo un idioma, preferimos decir que «el nifio esta aprendiendo a hablar». La
relacion entre maduracion natural y aprendizaje social se inclina en este caso mas
marcadamente por la primera. O consideremos la expresion el «significado de las
palabras» como un giro hecho; no es estrictamente correcto. Porque una pauta sonora
no es una palabra si no tiene un significado, o dicho de otro modo, si no ha recibido
el sello social como simbolo de un tema de comunicacion concreto. Consideremos la
pauta sonora «abracadabra». No es una palabra, porque no lleva el sello de un grupo
humano que la haga entendible para todos sus miembros como simbolo de una
funcion u objeto especificos. Es un sonido sin significado. Al decir habitualmente que
las palabras tienen un significado estamos afirmando en realidad que una pauta
sonora con un significado tiene un significado. Presentamos las funciones simbolicas
de los elementos que componen el lenguaje como una especie de propiedad de estos y
hasta quizas como una propiedad que todo hablante de un idioma ha asignado
individualmente a sus frases y palabras. En esa version las relaciones entre palabra,
significado y el objeto o funciéon a que alude este dltimo quedan completamente
obscurecidos. La forma tradicional y decididamente mas caracteristica de hablar nos
impulsa a distinguir entre los idiomas y sus elementos componentes, como frases o
palabras por una parte, sus significados por otra y, en tercer lugar, las funciones u
objetos de comunicacion significados. Esto nos priva de llegar, entre otras cosas, a
una comprension plena del hecho de que, en la forma de un lenguaje, naturaleza y
sociedad o, si los preferimos, naturaleza y cultura, estan firmemente
interrelacionadas.

Para esa comprension mas plena hay que dar un paso pequefio pero indispensable
que quizas resulte dificil. En vez de diferenciar entre componentes del lenguaje y sus
significados producidos por seres humanos, sélo podemos seguir una via mas
congruente con la realidad si insertamos el escalpelo analitico en primer lugar entre
las pautas sonoras y sus funciones de simbolos. En una etapa posterior podremos
examinar también las relaciones entre esos simbolos y los objetos o funciones de
comunicacion que representan simbolicamente.

La pauta sonora de un componente del lenguaje es un hecho fisico. La suele
producir un ser humano como medio de enviar un mensaje a otros seres humanos. La
pauta sonora que produce un ser humano es el portador fisico del mensaje. Tiene mas
o menos la misma funcion. Podria ser mas correcto considerar la pauta sonora de una
palabra como portadora real de un mensaje, como los movimientos del hilo telefoénico
o las ondas radiofénicas que emite un emisor y se retransforman en las pautas sonoras

www.lectulandia.com - Pagina 64



que los de la emisora de radio deseen transmitir a los que oyen con sus receptores. La
emision de un mensaje radiofénico seria un ejercicio indtil si ninguin aparato receptor
estuviese conectado a la longitud de onda en la que se ha enviado el mensaje radiado.
¢Como pueden los seres humanos que envian a otros un mensaje emitiendo ondas
sonoras articuladas estar seguros de que otros seres humanos recibiran sus mensajes?
Sélo tienen posibilidad de que se reciban si los que envian un mensaje hablado y los
que se espera que sean los receptores del mensaje hablan el mismo lenguaje o, en
otras palabras, si las pautas sonoras que produce el emisor del mensaje representan
simbolicamente para el receptor del mensaje los mismos objetos o funciones que
representan para el emisor del mensaje. Asi, para que el mensaje gritado «Un
pequefio rebafio de bufalos se acerca en la direccion de esos arboles viejos de tu
derecha» cumpla su funcién, emisor y receptor del mensaje deben asociar los mismos
temas de comunicacion con pautas sonoras como «Un pequefio rebafio de bufalos» o
«Los arboles viejos de tu derecha». Un lenguaje s6lo puede funcionar como tal si
individuos de una unidad de supervivencia anterior o actual utilizan o entienden las
mismas pautas sonoras como representaciones simbolicas de los mismos temas de
comunicacion.

Esto se logra uniformemente a través de la educacion. Los nifios aprenden por
norma al principio de la vida a recordar qué temas de conversacion representan
simbolicamente pautas sonoras especificas en su sociedad. Aprenden a regular su
propia conducta lingiiistica y, en realidad, su propia conducta en general de acuerdo
con el cédigo comun de produccion y recepcion de pautas sonoras articuladas como
mensajes para otras personas y procedentes de ellas que predomina en su sociedad.
Este es el aspecto crucial del entrelazamiento de naturaleza y sociedad en la
estructura de los idiomas humanos. Pues los objetivos de comunicar y producir y
recibir sonidos vocales, un hecho puramente organico o fisico, no esta ya sometido
principal o exclusivamente a la servidumbre de la fijacién genética. Por el contrario,
el hecho organico de la produccion de la voz puede pautarse, en muy gran medida, de
acuerdo con un codigo social aprendido de regulacion de la voz que la mayoria de los
miembros de una sociedad lingiiistica han hecho propio en la infancia y que les
permite interpretar las mismas pautas sonoras como simbolos de los mismos objetos
y funciones de comunicacion. Quizas pudiésemos hablar de emancipacién simbdlica
de la humanidad, su liberacion de la servidumbre de sefiales mayoritariamente no
aprendidas o innatas y la transicion al predominio de un pautado mayoritariamente
aprendido de la propia voz para los propositos de la comunicacion.

Sabemos muy poco actualmente de en qué condiciones y de qué forma se logré
este avance trascendental de la comunicacion por medio de simbolos socialmente
regularizados. S6lo podemos certificar el hecho de que se ha logrado y representa una
innovacion evolutiva igual de grande y de trascendental, si no lo es mas, que la
transformacion de las patas delanteras de los reptiles en alas. La perfeccion relativa
que alcanzo6 la comunicacion lingiiistica en el tipo sapiens de hominidos dificilmente

www.lectulandia.com - Pagina 65



pudo ser consecuencia de un sélo impulso mutativo. Hemos de pensar en un proceso
largo, una sucesion de pequefios impulsos en la misma direccion, que proporcionaron
cada uno de ellos, frutos propios para los dotados de él en forma de ventajas en la
lucha continua de la especie. Si volvemos ahora la vista atras y consideramos el
cambio del tipo de comunicacién mayoritariamente no aprendida que prevalece entre
los animales a la comunicacion lingliistica mayoritariamente aprendida que
predomina entre los humanos, como si fuese un so6lo acontecimiento, no es
demasiado dificil apreciar de paso algunas de estas ventajas. Las sefiales no
aprendidas de los animales, sean sefiales de la voz o movimientos de todo el cuerpo,
estan mucho mas rigidamente vinculadas a la situacion momentanea del animal que
las emite. Seria muy dificil ensefiar a los perros a ladrar como si se pusiesen furiosos
al percibir a alguien como un intruso, si no percibiesen la situacion en que las
circunstancias exigiesen emitir esa sefial ladrando. Los monos pueden estar dotados
de forma innata con un bagaje muy grande de posturas, movimientos y sonidos.
Pueden ser incluso capaces de aprender variaciones de sus sefiales fijadas de forma
innata como medio de adaptar sus comunicaciones mutuas con mayor fidelidad a
circunstancias cambiantes. Ninguna sefial suya se aproxima tan intimamente en los
detalles a condiciones cambiantes como la informacion de que un pequefio rebafio de
bufalos se acerca por la derecha en la direccion de ciertos arboles viejos visibles. La
conducta lingiiistica humana presupone en mas de un aspecto una capacidad
comparativamente elevada de distanciarse uno de su propia situacion momentanea.
Podemos hablar de la luna aunque no sea visible, de un pequefio rebafio de bufalos
que adn no se ve. La orientacion con la ayuda de frases y palabras permite ajustarse a
situaciones cambiantes con una flexibilidad que queda totalmente fuera del alcance
de los animales, cuya estructura genética puede proporcionar un medio excelente para
enfrentarse a una situacion concreta y bloquear sin embargo su capacidad para
enfrentarse a las exigencias de su situacion si la tarea cambia de un modo para el cual
una especie no esta genéticamente equipada.

www.lectulandia.com - Pagina 66



IV

ulian Huxley comentaba en el ensayo antes citado, The Uniqueness of Man,
J publicado en 1941 y que merece bien la pena volver a leer, que los balanceos del

péndulo de la opinion de las personas sobre su posicion entre los animales han
sido demasiado grandes en ambas direcciones, A una época en la que la conexion
humana con los animales so6lo se percibia confusamente, siguié un periodo en el que
los bidlogos tendian a apreciar solo similitudes entre animales y humanos y a pasar
por alto las diferencias entre ellos. Uno de los ejemplos que da el libro de la relativa
rigidez innata animal puede sernos de utilidad en este marco. La madre ave puede
alimentar a sus crias cuando abren el pico y chillan en el nido (Huxley, 1941: 20).
Pero si han sido arrojadas del nido por un joven cuclillo, la madre deja morirse de
hambre a sus propias crias y alimenta a la cria del cuclillo en su nido. Su composicion
genética la prepara para alimentar a las crias que abren el pico y chillan en su nido,
pero no puede adaptarse a la situacion extrafia de tener que depositar comida en picos
abiertos en el suelo. Asi mismo, los babuinos hembras cuyas crias han muerto
seguiran portando los cadaveres no simplemente hasta que se han podrido sino hasta
que se han momificado. Esto parece deberse a un estimulo de contacto: la madre
babuina reaccionara del mismo modo ante cualquier objeto peludo y moderadamente
pequeiio. Ejemplos como este pueden ayudar a entender mejor la innovacién
evolutiva que representan los humanos, el avance trascendental que representan hacia
un nuevo reino, el de los simbolos, como medio de orientar y encauzar la conducta.
Lo que pueden hacer los humanos y no pueden hacer los animales, que sepamos, es el
analisis simbolico y la sintesis simbolica de los cambios en una situacion familiar y
un cambio correspondiente de conducta. La madre ave equipada genéticamente con el
impulso de alimentar a sus crias en el nido no puede efectuar el analisis simbolico y
la sintesis simbolica necesarios para darse cuenta de que sus crias expulsadas del nido
por la cria de cuclillo abren los picos y chillan ahora en el suelo. Ni es la condicion de
su conducta tampoco lo suficientemente versatil y elastica como para que cambie de
conducta de acuerdo con la sintesis y el analisis nuevos de la situacion por medio de
simbolos.

El caracter de simbolo del medio de comunicacion de los individuos entre si y
consigo mismos no ha recibido hasta ahora, ni mucho menos, la atencioén que merece.
Esto se debe en parte a que el aspecto de pauta sonora del medio humano de
comunicacion se considera menospreciable y se menosprecia del todo bastante a
menudo. Pero también se debe en parte a una teoria de sentido comun respaldada por
la opinién publica. Cubre terreno suficiente como para silenciar posteriores
preguntas. De acuerdo con ella los conceptos se forman por un proceso mental de
abstraccion y generalizacion. Un individuo llega, al parecer, a conceptos como mesa
o arbol haciendo abstraccion de todas las propiedades que hacen a arboles o mesas
concretos diferentes y reteniendo sélo propiedades que tienen en comun todos los

www.lectulandia.com - Pagina 67



arboles y todas las mesas. Como enfoque del problema de la formacién de conceptos
le avala no sdlo su sencillez sino sobre todo el hecho de que expone la formacién de
conceptos como un limpio proceso mental de un solo individuo humano. Se alinea
facilmente por ello con una pauta bien conocida: la formacién de conceptos puede
considerarse un proceso mental individual que tiene un principio firme en el curso del
tiempo y posiblemente un fin.

Una de las dificultades de esta teoria de sentido comun es que no resulta
facilmente compatible con las observaciones. Si examinamos estas nos damos cuenta
muy pronto de que la explicacion de los conceptos en forma de un proceso mental de
abstraccién y generalizacion es un ejemplo tipico de reduccion a una sola persona de
datos que exigen explicacion basada en el entrelazamiento de acciones y procesos
mentales de muchas personas. El que un proceso mental individual de abstraccion
permita a una persona lanzar un concepto completamente nuevo no es ciertamente un
hecho con el que podamos tropezamos a menudo. Aunque ese proceso mental
individual se dé, nunca es suficiente él solo para dar cuenta de la presencia en el
lenguaje de todos los conceptos vinculados a una pauta sonora especifica. S6lo puede
alcanzar este caracter cuando ha pasado por la prueba de dialogos que incluyen y
entrelazan las actividades mentales de muchas personas. Este entrelazamiento de las
actividades de muchos miembros de un grupo es en términos humanos, y por tanto
sociolégicamente, un aspecto crucial de la suerte de un concepto en cualquier idioma
concreto y es bastante discutible el que estas actividades tengan predominantemente
el caracter de la abstraccion y la generalizacion. En muchos casos lo que puede
parecer a primera vista transicion a un nivel de abstraccion y generalizacion superior
resulta, examinado mas detenidamente, la transicion a un nivel superior de sintesis.

Nos enfrentamos aqui a una de las diferencias basicas entre un enfoque filosoéfico
tradicional y un enfoque socioldgico, especialmente entre la filosofia y la sociologia
del conocimiento. EI modelo basico de un ser humano que subyace en la corriente
principal de la filosofia europea del conocimiento es el de una persona que adquiere
conocimiento solo y exclusivamente por si mismo. Sin embargo, toda teoria de la
formacién de conceptos que se base en este modelo de un ser humano se enfrenta a la
misma dificultad. Para que las pautas sonoras especificas puedan servir como medio
de comunicacion, ha de entenderlas en el mismo sentido todo un grupo de individuos.
Es dificilmente concebible que pueda garantizarse la identidad relativa del lenguaje
dentro de un grupo de individuos sin un minimo de control e integracion social.

¢Como pueden las personas que forman conceptos individualmente y por si solas,
conceptos que emiten por medio de pautas sonoras o, en fecha mas reciente, también
por medio de pautas visuales, a otras personas, llegar a estar seguras de que las pautas
sensoriales activan en la reserva de la memoria de los receptores de los mensajes las
mismas imagenes latentes que el emisor asocia con esas pautas sonoras? La forma
humana de adquirir conocimiento en forma de lenguaje so6lo puede entenderse si se
tiene en cuenta tanto a los emisores de los mensajes como a los receptores. La

www.lectulandia.com - Pagina 68



tradicion filoséfica tiende a dar al conocimiento la apariencia de un monoélogo del
emisor. La persona individual como sujeto de conocimiento se enfrenta en este caso
al enigma de los objetos sola e intenta resolverlo sin referencia a otras personas que
parecen hallarse todas ellas en una situacion similar. La tarea a realizar es la de
devolver al conocimiento su condicion de ser al mismo tiempo tanto conocimiento de
los objetos a los que se enfrenta cada persona individualmente, como de los objetos
de la comunicacion lingiiistica entre ellos. Los seres humanos estan dotados por
naturaleza de una capacidad ilimitada para producir y recibir pautas sonoras que
pueden servir como simbolos de todos los objetos posibles de comunicacién dentro
de un grupo. Lo que no se puede representar a través de la red de simbolos de un
grupo humano especifico, no lo conocen sus miembros. Al estar dotados por
naturaleza de la capacidad de orientarse por el mundo por medio de simbolos
lingiiisticos, tienen también necesidad de simbolos; han de adquirir los simbolos de
un grupo sea cual sea su pauta sonora. No pueden, en suma, regular su conducta, no
pueden llegar a ser humanos, sin aprender un lenguaje.

Nuestros antepasados, que no podian haber sabido todo lo que hoy se sabe, se
habrian hallado en wuna situacién insoportable si no hubiesen tenido otra
predisposicion unica de su naturaleza que les ayudase, una capacidad enormemente
amplia de conjurar sentimientos o experiencias de sus reservas mnemotécnicas y
representar simbdlicamente cosas o hechos que en este y quizas en cualquier instante
no estaban alli y quizds nunca hubiesen existido. Podian formar imagenes de la
fantasia que representaban objetos de los que no habia disponible ninguna imagen
congruente con la realidad.

Los seres humanos no desarrollaron hasta el siglo xx su conocimiento del sol
hasta el punto en que podemos decir que el conocimiento humano es razonablemente
congruente con la realidad. Nuestros antepasados solian formarse imagenes
fantasticas del sol para llenar ese vacio de su conocimiento. Pero la sustitucion del
conocimiento de la fantasia por un conocimiento mas realista plantea un curioso
problema. El conocimiento de la fantasia puede, relativamente, echar hondas raices
en las vidas de los grupos humanos. Puede dar hasta tal punto la impresion de ser
congruente con la realidad que bloquee la buisqueda de simbolos mas congruentes con
la realidad. Puede servimos de ejemplo la propia teoria filosofica del conocimiento.
Al situar el proceso mental de un individuo aislado en el centro del problema del
conocimiento, al postular que la formacion de conceptos se origina en procesos
mentales individuales como los de abstraccion y generalizacion, las teorias filosoficas
del conocimiento pueden proporcionar respuesta a un problema cuya solucion se ha
convertido en una necesidad hondamente sentida por los seres humanos. Muchos
filosofos se sienten inclinados ellos mismos a creer que la necesidad de resolver este
problema se halla grabada en la inteligencia humana a priori, es decir, como algo
previo a cualquier experiencia individual y por tanto por la propia naturaleza humana.

La necesidad en cuestion es la de hallar explicaciones a los hechos en la forma de

www.lectulandia.com - Pagina 69



causas y en consecuencia de principios. Las teorias de la formacion de conceptos en
términos de abstraccion y generalizacion satisfacen esta necesidad. Aportan una
explicacion de como comienzan los conceptos y la esperanza al menos de una posible
solucion a la cuestion de como pueden explicarse. Podemos decir, por ejemplo, que el
concepto «bacilo» lo cred durante la primera parte del siglo Xix un cientifico aleman
llamado Miiller. Este identifico como causa de enfermedades ciertos objetos que
vistos al microscopio parecian bastoncitos. Generalizando su propia experiencia
propuso la hipétesis de que muchas enfermedades las causaban seres que parecian
bastoncitos. Tomando prestado de la lengua latina acufi6 la palabra «bacillus». Muy
pronto se vio que no todos los bacilos parecian bastoncitos, pero el término arraigd en
la mayoria de los idiomas contemporaneos y ha hecho un buen servicio como medio
de orientacion desde entonces. Constituia una solucion nueva al problema de como
comienzan ciertos tipos de enfermedades y qué o quién las causa. La historia
proporciona también, en resumen, cierta confirmacion a la teoria de la abstraccion y
la generalizacion como explicacion de la forma en que nacen los conceptos.

Los conceptos pueden lograr aceptacion en un grupo humano de varios modos.
Consideremos la palabra inglesa «father», padre. Es un ejemplo, pequefio pero que
hace pensar, de un proceso sin principio. Una de sus principales raices fue, segtn el
diccionario Oxford, un idioma teuténico comun. Eso plantea el problema de su causa
o principios alli y asi sucesivamente, ad infinitum. El término alude a una relacion
humana caracteristica que en sociedades animales puede ser dificil de diferenciar de
otras relaciones. Ha llegado a regularizarse en cuanto tal socialmente para designar al
propio progenitor, probablemente de acuerdo con los cambios de grupo de parentesco
de una formaciéon mayor a otra mas pequefia dominada por el varén. Los nifios no
utilizan esta paula sonora como consecuencia de un proceso mental individual basado
en la observacion de que otros nifios se hallan en la misma relacion con sus padres en
la que cada uno de ellos se halla individualmente con su propio progenitor por medio
de la abstraccion, sino porque aprenden muy pronto que la expresion «father», o una
expresion correspondiente, se utiliza en su sociedad para aludir a esta relacion
especial entre humanos. El término se utiliz6, hasta donde sabemos de él, en relacion
con derechos y deberes especiales. Lo mismo es aplicable al concepto «sol». Pueden
utilizarlo los nifios lo mismo que los astronomos en una sociedad hispanohablante. El
aura de asociaciones puede ser distinta en los dos casos, pero el meollo o mensaje que
esta pauta transmite dentro de esa sociedad de una persona a otra sera el mismo
porque esa pauta sonora tiene grabado socialmente ese mensaje. Podrian quedarse
desconcertados los unos y los otros si se les pidiera que mirasen a «le soleil».

Un ejemplo tipico del desarrollo de conceptos es el término inglés «to develop»,
desarrollar. Muestra brevemente una de las direcciones principales en las que pueden
desarrollarse los conceptos. Hoy empleamos como algo natural muchos sustantivos
con una connotacion global y no inteligible inmediatamente referidos a un hecho
tangible cualquiera. Si se examinan esas pautas sonoras es normal que se descubra

www.lectulandia.com - Pagina 70



que se derivan de simbolos de pautas sonoras de ambito mas limitado que aluden a
hechos u objetos mas inmediatamente tangibles. A estos ultimos suele
denominarselos «conceptos concretos», a los primeros «abstracciones». No existen,
sin embargo, conceptos concretos. Puede llamarse «objetos concretos» a ollas y
cacerolas. Pero el concepto de una olla no puede decirse que sea concreto. Ni que sea
abstracto. Aplicada a conceptos, la polaridad conceptual concreto/abstracto no sirve.
Lo que se puede ver son conceptos que representan un nivel inferior de sintesis y
otros que representan un nivel superior. El desarrollo de las «abstracciones» en el
lenguaje de las sociedades actualmente en la etapa mas alta de desarrollo suele tener
este caracter, de desarrollo de un nivel de sintesis mas bajo a otro mas alto. El propio
concepto «development» (desarrollo) puede servimos de ejemplo. Todavia en el
siglo xvir el mensaje regularizado de la pauta sonora «to develop» (desarrollar) se
entendia si uno queria decir con ella que le quitaba los pafiales a un nifio. Hacia
finales del siglo xix «to develop» aun podia considerarse representativo de una
sintesis de nivel medio. Podia significar por ejemplo el despliegue gradual de las
propias tropas para un ataque. Es evidente que aumento la necesidad social de una
representacion conceptual comunicable de crecimiento gradual continuado en la
direccion de una diferenciacion mayor. El proceso social de pensamiento habia
alcanzado una etapa en que se necesitaba un simbolo comun de un despliegue
gradual, de un proceso continuado y que solia autogenerarse, desde dentro,
independientemente de las palancas externas de cambio en la misma direccion que
tuviesen que combinarse con la dinamica interior. El término «development» asumio
esta funcion. Es un ejemplo elocuente porque la contrapartida del verbo «to develop»,
el verbo «to envelop», no sufri6 un cambio correspondiente; sigue reteniendo de un
modo suavemente especializado su forma de sintesis inferior, por ejemplo si uno
habla del sobre de una carta (envelope). En la actualidad, el concepto «development»
esta tan poco desarrollado que atn no sabemos gran cosa de en qué condiciones se
desarrolla un concepto en una direccion concreta. (Ni tampoco ha asumido
plenamente el término «regression», regresion, su significado como simbolo de un
cambio en la direccion opuesta). Pero quizas valga la pena mencionar que hay un
campo especifico en que aun se utiliza el término «to develop» en su forma antigua,
en el campo de la fotografia. Uno puede «develop» (revelar) una pelicula.

El cambio en la funcion social del término inglés «to develop» nos muestra una
pauta caracteristica. Es una pauta con la que nos encontramos a menudo en idiomas
con muchos elementos componentes a un elevado nivel de sintesis. Se derivan todos,
como ya se ha dicho, de simbolos sonoros a un nivel de sintesis mas bajo o, como
resulta mas agradable decir, de algo menos abstracto o mas concreto. Las personas
que estan acostumbradas, por profesion o no, a manejar conceptos de un elevado
nivel de sintesis, diferenciacién y congruencia con la realidad, suelen tender a atribuir
esta capacidad a una cualidad de su propia inteligencia aislada y es indudable que esa
cualidad desempefia un papel en su capacidad para manejar esos conceptos. Podemos

www.lectulandia.com - Pagina 71



no advertir que la posibilidad de manipular conceptos a un nivel elevado en todos
estos sentidos depende del desarrollo global de conceptos en esa sociedad.

Se tiene la impresion (nuestro conocimiento es demasiado incompleto para decir
mas) de que entre los antiguos griegos de las épocas preclasica y clasica se produjo
un gran impulso en esa direccion. Hubo también en ese caso, al mismo tiempo,
progresos en congruencia con la realidad, analisis y sintesis conceptual. Para saber
mas concretamente lo que sucedié tendriamos que hacer estudios comparativos con
Egipto y Babilonia y con lo poco que se sabe de otras lenguas contemporaneas,
especialmente del fenicio. Lo mismo puede decirse del periodo que hoy solemos
llamar Edad Media tardia y Renacimiento. Sus representantes se beneficiaron de las
innovaciones conceptuales de la antigiiedad y fueron mas alla de ellas. En el siglo xix
y sobre todo en el xx el desarrollo de conceptos ha adquirido mas que nunca la
caracteristica de un desarrollo de conocimiento que se perpetia a si mismo
parcialmente. Anteriormente a ese periodo no eran muchas las sociedades que
pasaban a través de una fase en que sus miembros experimentasen la necesidad de
comunicarse entre si respecto al desarrollo de su sociedad o de las sociedades en
general. En ultimo término siempre es la suerte de una sociedad, su estructura social
cambiante y su posicién cambiante entre otras sociedades, lo que se refleja en el
desarrollo y el caracter de su idioma. El propio idioma de un pueblo es una
representacion simbolica del mundo tal como los miembros de esa sociedad han
aprendido a experimentarlo durante la sucesion de sus suertes cambiantes. El idioma
de un pueblo influye al mismo tiempo en su percepciéon y por tanto también en su
suerte.

Abordamos aqui una de las peculiaridades mas extrafias de la forma que tienen
los seres humanos de experimentar el mundo, en comparacién con otras especies. No
so0lo lo experimentan tal como proponen las viejas teorias del conocimiento, como
sujetos que se enfrentan a objetos, sino como sujetos que afrontan el mundo fisico de
los propios objetos, las casas, las montafias, las plantas y el sol, y al mismo tiempo a
través del instrumento que tienen para comunicarse entre si, a través del instrumento
de su idioma. Pues, aunque la funcién primaria del lenguaje es la de medio de
comunicacién, la comunicacién lingiiistica influye en toda la forma de experiencia de
los seres humanos. Se puede sentir la tentacion de representar la situacion humana
basica a la que me estoy refiriendo aqui de un modo cercano al de las teorias
tradicionales del conocimiento, No se pretende sugerir aqui, sin embargo, que el
lenguaje se interponga entre sujetos y objetos como un velo inamovible. El sol que se
eleva sobre el horizonte a primera hora del dia es el sol real que irradia lo que los
humanos percibimos como luz y calor. Al mismo tiempo, experimentamos la salida y
la puesta del sol en forma de lenguaje, en forma de nuestra comunicacién mutua. Con
su ayuda podemos aludir al sol esté visible o no. Al mismo tiempo, los humanos son
perfectamente capaces de diferenciar entre el concepto del sol y el sol en si, entre el
simbolo y aquello que simboliza. La tendencia a la polarizacion y a la reduccion

www.lectulandia.com - Pagina 72



puede confundir al observador. El idioma es, como proceso, una condicion de flujo.
El equilibrio entre contenido de sentimiento o fantasia y congruencia con la realidad
de un simbolo puede variar en ambas direcciones. El caracter de los elementos
componentes del lenguaje como simbolos esta estrechamente relacionado con esa
capacidad humana enormemente ampliada para evocar por medio de una pauta
sonora imagenes memoristicas de objetos o hechos que no estan presentes cuando se
produce la evocacion. Los sonidos pueden evocar esa imagen independientemente de
si el tema de comunicacion representado por ella sucede o no aqui y ahora. El
lenguaje proporciona pautas sonoras especificas que indican simboélicamente su
presencia o su ausencia. Como los humanos se forman normalmente con una lengua
especifica, su lengua materna, desarrollan en general un fuerte sentimiento de
conexion natural, una especie de necesidad que une entre si la pauta sonora, la
funcién de simbolo social y el objeto de la comunicaciéon mismo que simbdélicamente
representa. De hecho, no existe ninguna necesidad de este género. La pauta sonora
inglesa «sun», sol, la pauta sonora francesa «soleil», sol, y cualquier nimero de
pautas sonoras distintas de distintos idiomas, representan simbodlicamente la misma
cosa con la misma facilidad. Salvo en unos cuantos casos como mama, cuco,
murmullo y palabras similares que pueden constituir una imitacion musical de un
hecho natural, la relaciéon entre sonido, simbolo y funciéon u objeto simbolizados
puede considerarse puramente fortuita. En realidad no existe ninguna necesidad
natural de este tipo, pero puede detectarse un tipo de necesidad social. La vinculacién
tiene en muchos casos un linaje largo y, a lo que parece, sin principio. Es el resultado
actual del largo desarrollo de una sociedad. Quien intentase romper la vinculacion no
podria hacerse entender por sus conciudadanos. Esa persona podria parecer que
hablaba una lengua extranjera o un galimatias.

La constelacion de idiomas o de versiones diferentes del mismo idioma refleja la
estructura de poder de una sociedad o de un grupo de sociedades. Si en la misma
sociedad se hablan idiomas diferentes o diferentes versiones del mismo idioma,
suelen clasificarse de acuerdo con las posibilidades de poder y de estatus de los
grupos implicados. Pero eso no es todo. El propio idioma ejerce un poder sobre sus
hablantes individuales. Tiene una fuerza propia, que impulsa en mayor o menor grado
a todos los hablantes de ese idioma a subordinar su autorregulacion individual al
hablarlo a las regulaciones lingiiisticas comunitarias de ese idioma. ; Cémo puede ser
asi? ¢No es un idioma simplemente la suma total de la conducta lingiiistica y por
tanto de la autorregulacion al hablar de los individuos que componen un grupo? La
respuesta es simple y obvia. Los miembros individuales de un grupo con un idioma
comun suelen tener un cierto margen para desviarse de las convenciones reguladoras
tradicionales que rigen el comportamiento lingiiistico de un grupo. Este margen
mantiene el idioma en una condicién de flujo. Abre la via a cambios limitados en la
reserva de simbolos de un grupo y brinda con ello oportunidades para que se
desarrollen nuevos simbolos como consecuencia de nuevas experiencias

www.lectulandia.com - Pagina 73



comunitarias. Pueden surgir en los numerosos y casi incesantes dialogos entre
miembros del grupo y sin romper, por tanto, la continuidad del flujo lingiiistico. Pero
si el margen de desviacion individual de la reserva convencional de simbolos sonoros
resulta demasiado grande, los individuos implicados no logrardn ya que sus
conciudadanos les comprendan. Esta es la respuesta a la cuestion de por qué en todo
grupo humano que habla un lenguaje propio los individuos tienen que subordinar su
autorregulacion al hablar a las regulaciones sociales de su idioma comunitario. Si no
lo hacen, se paraliza la posibilidad de comunicacion entre ellos a través de un idioma.
El idioma se convierte en ese caso, como sucede muchas veces, en una barrera para la
comunicacién en vez de un medio de comunicacion.

Los limites del margen de desviacion lingiiistica individual pueden servir también
como recordatorio de que un idioma no es la suma total de actos de habla
individuales dentro de un grupo. Ni es tan sélo un codigo de leyes o reglas generales,
que muestran la forma correcta o incorrecta de hablar en una sociedad concreta. La
red de pautas sonoras entretejidas, que representan simbolicamente todo lo
comunicable y cognoscible en una sociedad concreta, es un elemento substancial y
tangible. La cuestion de como la red de simbolos de un idioma llega a surgir de
formas de comunicacion prelingiiisticas mas animales entre antepasados de los
grupos humanos actuales y de como se convirtio en un gran nimero de idiomas
diferentes, constituye la frontera actual del conocimiento humano.

Podemos suponer que la capacidad de comunicacion por medio de simbolos
sonoros de un idioma tiene un elevado valor de supervivencia. Todas las formas
ancestrales de la humanidad no plenamente equipadas para la comunicacién
lingiiistica han desaparecido. Entre los grupos humanos existentes, se transmiten de
generacion en generacion amplios conjuntos de simbolos sonoros que abarcan todo lo
que es comunicable y pueden cambiar en transito como parte de un proceso a largo
plazo mayoritariamente no previsto. De él pueden normalmente abstraerse una serie
de principios o reglas generales conocidos como gramatica. Pero no se trata de que
estas leyes de los idiomas se hayan establecido a la manera de un contrato social por
acuerdo de un grupo de ciudadanos respetables cansados del desbarajuste lingiiistico
tipo torre de Babel que les rodea. Se han hecho tentativas de una especie de
legislacion lingiiistica de vez en cuando, desde luego: la en otros tiempos Royal
Académie en Francia, un libro al que se otorga en general autoridad en Alemania, die
Duden, son ejemplos de ello. Pero constituyen como mucho refuerzos secundarios del
orden primario de los idiomas. Este ultimo se debe simplemente a la funcién de los
idiomas como medios de comunicacion dentro de unidades sociales especificas. Las
regularidades de un idioma, de las que las que se denominan su gramatica son un
ejemplo, se establecen por si solas en primer término en su uso practico, y a traveés de
él como parte de un proceso no previsto de desarrollo social cuyo principio absoluto
es desconocido y hasta inconcebible.

Los idiomas humanos han debido desarrollarse durante mucho tiempo sin gran

www.lectulandia.com - Pagina 74



reflexion como parte de una convencién evidente por si. La mayoria de las personas
aceptan como algo natural las pautas sonoras que sirven en su sociedad como
simbolos de objetos especificos de comunicacion. Los especialistas, como mucho,
son los que consideran la relacion entre el objeto y su simbolo sonoro un motivo de
reflexion. Los hablantes nativos de un idioma no pueden evitar a menudo la
impresion de que su simbolo sonoro de un objeto de comunicacién cualquiera es el
correcto, el natural. Ademas, hasta simbolos sonoros de un objeto tan poco polémico
como el sol pueden tener matices distintos en distintos idiomas. Casi todos los
nombres que cuentan con una carrera razonablemente larga tienen un aura especifica
en un idioma especifico. Los franceses entienden normalmente sin dificultad la frase
hecha «le roi soleil». Una traduccion literal al aleman o al inglés podria resultar un
poco rara. Los traductores saben lo grandes que estas diferencias pueden llegar a ser.
El uso idiomatico de una lengua que no es la propia presenta muchos escollos.

Quizas haga falla un esfuerzo de autodistanciamiento para darse cuenta de que la
relacion entre las pautas sonoras que sirven como simbolos de ciertos objetos y esos
mismos objetos es en la mayoria de los casos, si no lo es en todos, una cuestion de
convencion y, en ese sentido, fortuita. Pero atn asi la sensacién de una relaciéon
necesaria entre los dos en la propia lengua nativa no es del todo injustificada. En
sociedades como la nuestra, donde el término «necesidad» suele estar prevaciado por
asociaciones con tipos de necesidad fisicos o naturales, puede que no siempre resulte
facil diferenciar claramente entre tipos naturales y sociales de necesidad, No hay
ninguna necesidad natural de vincular la pauta sonora «sol» al objeto del cielo que
representa simbodlicamente, pero puede haber una cierta necesidad social de
vincularlos a los dos. Es posible que no le entiendan a uno si utiliza otra palabra. El
sector problematico en que uno penetra aqui no es actualmente un sector que
provoque mucha reflexion e investigacién. Sin embargo, estudiar la relacion
triangular entre las pautas sonoras del lenguaje como portadoras fisicas de mensajes y
como simbolos de objetos de comunicacion y esos objetos mismos abre la puerta a un
campo de problemas muy prometedor. En la actualidad aun esta en cierta medida
bloqueado por una convencion de largo arraigo, segun la cual los problemas
relacionados suelen analizarse en forma de una relacion sujeto-objeto.

www.lectulandia.com - Pagina 75



\"

os usos lingiiisticos pueden generar la mas fuerte resistencia a avances en el
L conocimiento y el razonamiento relacionados con el mundo en que vivimos. Es
completamente normal en nuestra época hablar de lenguaje, razon vy
conocimiento como si cada uno de estos tres nombres se refiriese a un reino separado
e independiente de la existencia humana. Hay especialistas que actian como si cada
uno de ellos pudiese investigarse sin tener en cuenta a los otros. Las teorias del
lenguaje y las teorias del conocimiento, por ejemplo, suelen dar la impresion de que
su materia tematica existiese en mundos distintos. Su relacion es con demasiada
frecuencia un interrogante que no se saca a la luz de una discusion explicita. Sin
embargo, si pasamos en cada uno de estos casos de la forma sustantiva a la forma
verbal y consideramos las relaciones entre estos tres conjuntos de actividades
humanas llamados hablar, pensar y conocer, la separacion y el aislamiento de cada
uno de estos campos resulta mucho mas discutible. En un analisis mas detenido
debemos admitir que las tres actividades se refieren al manejo de simbolos. Es dificil
mantenerlas separadas. L.a gente que habla envia mensajes a otros por medio de
ondas sonoras articuladas en concordancia con los modelos de un lenguaje
comunitario, cuyo conocimiento esperan compartir con los receptores potenciales del
mensaje. El pensar se considera hoy en general una actividad humana sumamente
individualizada. Suele centrarse la atencion exclusivamente en actos de pensamiento,
realizados en silencio y quizas en soledad por una sola persona, a pesar de que son
acontecimientos frecuentes, hoy incluso, los actos de pensamiento a través de
discusiones; pensar en grupo. Los nifios tienen mayor tendencia que los adultos a
pensar en voz alta. En realidad, pensar en silencio y sin ninguna forma abierta de
habla es algo que hay que aprender a hacer. Si es y hasta qué punto es un requisito
normativizado de la persona adulta depende de la etapa de desarrollo de la sociedad
en que crece y vive la persona. En sociedades de una etapa anterior, el pensar en
grupo, en equilibrio, es probable que predomine sobre el soliloquio silencioso. La
tendencia a pensar sin actos verbales manifiestos se ha reforzado notablemente por la
difusion de la cultura escrita. En sociedades mas desarrolladas la capacidad de leer
sin utilizar abiertamente los musculos que producen la voz es requisito normal para
los adultos. Aun me acuerdo de una vez que estuve sentado un rato en lo que era
entonces la Sala de Lectura del Museo Britanico junto a un anciano y culto caballero
asiatico, que se decia en voz baja a si mismo lo que leia. Fue una de esas experiencias
trascendentales e inolvidables que me ayudaron a comprender que las formas de
pensamiento y de lectura sin voz corresponden a una etapa especifica del desarrollo
individual y social.
Una tradicion de largo arraigo y usos lingiiisticos relacionados con ella ha creado
la impresion de que pensamiento, conocimiento y lenguaje existiesen, como si
dijésemos, en compartimentos distintos del ser humano. Los estudios y las teorias del

www.lectulandia.com - Pagina 76



pensamiento, o si se prefiere de la razon, y los estudios y la teoria del lenguaje
parecen, en consecuencia, dos campos de investigacion totalmente separados y tarea
profesional de grupos de especialistas distintos e independientes. De acuerdo con la
division del trabajo académica tradicional que se remonta a) menos a la Edad Media,
y probablemente mucho mas atras, la tendencia humana a pensar en sus diversos
aspectos como razon, mente, raciocinio, reflexion o intelecto se considera en general
un universal humano. Se considera basicamente idéntico en todos los grupos
humanos y en todos los periodos temporales desde que existen los seres humanos. La
razon, la mente o el nombre que uno prefiera asignar a esta propiedad humana
supuestamente invariable, puede por tanto parecer que esta desvinculada del lenguaje,
el cual puede cambiar de sociedad en sociedad y de época en época. La mente o razén
puede también parecer distinta del conocimiento, el cual puede aumentar a lo largo de
las eras, o, como también puede ser el caso, decaer. No podemos evitar la impresién
de que la tradicion lingiiistica y conceptual nos deja aqui con una imagen humana
dividida y un tanto confusa. ;Puede ser que la costumbre lingiiistica haga en este
aspecto, como en otros, que resulte demasiado facil contentarse con analisis sin
sintesis, con el uso de nombres diversos como lenguaje, mente y conocimiento para
aspectos diferentes de la persona humana, cada uno de los cuales parece razonable en
su propio compartimento? ;Por qué preocuparse por sus conexiones dentro de la
unidad mas o menos bien integrada de la persona humana?

Diferenciar los tres nombres es bastante facil si se los considera simbolos de tres
campos de estudios distintos cuya investigacién es tarea profesional de grupos de
especialistas distintos. La diferenciacion resulta mas dificil si consideramos estos
nombres simbolos de conjuntos distintos de funciones interconectadas dentro de la
estructura de referencia global de una persona humana. En el primer caso,
investigaciones como las de razén o mente pueden convertirse facilmente en campo
abonado para la especulacion. Kant, en una época en que razon aun era una palabra
que estaba de moda, le atribuy0 una estructura previa a toda experiencia e
independiente por tanto de todo conocimiento adquirido, incluido el conocimiento de
un lenguaje. En una época en que la razon habia dejado de ser un término filoséfico
de moda y habia ocupado su lugar en cierta medida la mente, Lévi-Strauss atribuyo
de nuevo a la mente una estructura previa a todo conocimiento aprendido. Es
probable que no se diese tanta confusién si no nos centrasemos en ningdn tipo
concreto de relacion como caracteristica universal de la experiencia humana, sino en
la realizacion de conexiones en si. Si pasamos de ahi corremos el peligro de atribuir a
mente, o incluso a lenguaje y conocimiento, propiedades no aprendidas especificas
(propiedades a priori), estructuras que son debidas en realidad a sus funciones
sociales comunes como medios de comunicacion y orientacion.

Tomemos como ejemplo la funcién social que realizan en idiomas como el inglés
o el aleman, el francés o el holandés modernos una serie de pronombres personales.
Podemos arriesgamos a decir que los idiomas humanos tienen o tuvieron en todas

www.lectulandia.com - Pagina 77



partes, con toda probabilidad, formas gramaticales que cumplen la funcion que
realizan los pronombres personales en las lenguas mencionadas. Pero desde luego no
todas ellas utilizan una serie de palabras especiales como we, nosotros, you, vosotros,
y they, ellos, para realizar esas funciones. En latin, por ejemplo, realizan esta funcién
formas verbales especiales. Los antiguos romanos, para indicar que se aludia a la
primera persona decian «amo» donde los angloparlantes contemporaneos dicen «I
lovex». Pero cualquiera que sea la forma simbélica por medio de la cual los que hablan
un idioma intentan realizar esa funcion, la funcién misma y con ello este elemento
estructural de los idiomas, no tiene su raiz en el idioma o en la mente como tales, sino
en el hecho de que vivir juntos en grupos impone ciertas exigencias elementales vy,
ademas, las mismas exigencias a gente que, para vivir unos con otros, han de poder
comunicarse entre si por medio de simbolos. Asi, en inglés se utiliza el pronombre
«I», yo, como un simbolo que equivale en una conversacion a indicar que la actividad
predominantemente representada por un verbo es, esta siendo o ha sido realizada por
el hablante o la hablante. El singular «you», td, alude a la persona a la que se dirige el
hablante. Una forma «we», nosotros, indica que participa un grupo que incluye al
hablante, mientras que formulaciones en tercera persona aluden a gente que se halla
ausente en el momento en que se habla, no esta implicada o al menos, no es ni el
hablante ni la persona a la que este se dirige.

En la vida, y por tanto en la experiencia de los grupos humanos surgen una y otra
vez situaciones sociales que obligan a las personas que se comunican a expresar
claramente si elementos de su mensaje se refieren a ellos mismos, a la persona a la
que se dirigen o a una tercera persona del singular o del plural. La estructura del
lenguaje refleja en este caso muy claramente no la naturaleza de los seres humanos ni
a la persona individual vista en condicion de aislamiento, sino a los seres humanos en
sociedad. Refleja la necesidad social repetida de expresar claramente de una forma
simbolica socialmente regularizada la posicion respecto al emisor y receptor de un
mensaje de aquello a lo que el mensaje se refiere. Es pues en este caso muy
claramente la figuracion de los que participan en la emision y la recepcion de un
mensaje, y sus posiciones dentro de la figuracién, lo que estructura el mensaje. No
basta con buscar estructuras en el lenguaje, el pensamiento o el conocimiento, como
si tuviesen una existencia propia independiente de los seres humanos que hablan,
piensan o conocen. En todos estos casos podemos relacionar caracteristicas de la
estructura del lenguaje, el pensamiento o el conocimiento con las funciones que
tienen en y para la vida de seres humanos en grupos.

Si se restaura la estructura social de referencia, resulta mas facil percibir lo irreal
de todos los intentos de ver cada una de las tres funciones a que se refieren los tres
nombres de una forma aislada. ;Qué seria el lenguaje si no tuviésemos ningtn
conocimiento del que hablar? ¢Qué serian conocimiento y pensamiento si no
pudiesen transmitirse de persona a persona por medio de los simbolos sonoros de un
idioma? La mas castigada por la tendencia a aislar sin considerar conexiones, a

www.lectulandia.com - Pagina 78



dividir sin examinar relaciones, probablemente sea la predisposicion humana a
pensar. El habito lingiiistico que permite a los individuos desde hace siglos aludir a
esta y a otras funciones cerebrales relacionadas por medio de nombres reificadores
como razon o mente, ha hecho estragos entre los ilustrados. Ha dado origen a muchas
mitologias muy curiosas en las que simbolos como estos representaban el papel que
jugaban en los tipos de mito mas antiguos los dioses o espiritus. De hecho, el término
aleman «Geist», probablemente relacionado con la palabra inglesa «ghost», fantasma
o0 espiritu, permite representar ambos tipos de mito por medio del mismo simbolo. La
fama de Hegel se basa en su filosofia sumamente imaginativa e inmensamente
inteligente sin duda, centrada en el desarrollo del «Geist». En el idioma inglés, el
término «mind», mente, puede utilizarse en general como equivalente del aleman
«Geist». El Oxford English Dictionary menciona como uno de sus usos «la sede de la
conciencia, los pensamientos, las voliciones y creencias» y cita a Mill diciendo «la
mente es ese algo misterioso que siente y piensa». En los circulos académicos esta ya
pasado de moda utilizar el término «alma». Se utilizan diversas palabras sustitutorias
para eludir este término aunque se dice mas o menos lo mismo, pese a que referirse a
una cosa o sustancia incorpérea dentro del cuerpo humano sea una contradiccion en
si. Por medio de estas palabras aludimos simplemente a funciones especificas del
organismo humano.

Asi, una de las funciones del término «pensamiento» es la de aludir a la capacidad
humana de hacer seguir sus pasos a los simbolos previendo una sucesion de posibles
acciones futuras sin realizar ninguna accién. So6lo se logra confusion a través de un
tipo de ciencia que intenta ocultar lo que no se puede ocultar. Razon, mente y otros
términos sustitutos de alma son en conjunto alusiones de nivel de integraciéon muy
elevado a los seres humanos y sobre todo a su capacidad para gobernar la conducta a
través de la prevision de sus posibles consecuencias a lo largo de una sucesion
bastante prolongada de etapas. No son entidades auténomas, sino funciones
vinculadas a 6rganos. Puede resultar conveniente hablar de ellas como entidades por
derecho propio, pero al uso tradicional de simbolos ficticios familiares como razén o
mente quizas le venga bien de cuando en cuando una reorganizacion drastica.
Podriamos también hablar del mismo modo de un hecho no factico, una sustancia
insustancial. El conjunto de funciones de niveles multiples alcanza desde el nivel
figurativamente representado como conciencia, que media flexiblemente entre el
objetivo cambiante de un individuo y el impulso del mundo cambiante en el que un
individuo esta emplazado, hasta el nivel de los niveles de impulso y de control de
impulso, mas automaticos y por tanto menos flexibles, que Freud llamd, utilizando
también un nombre reificador, el inconsciente.

Un breve ejemplo puede ayudar a ilustrar el hecho de que lo que llamamos mente
es una estructura de funciones cerebrales a mas de un nivel, representado a menudo
como pensamiento. No es facil sorprenderse pensando. Pero si uno lo hace, descubre
muy pronto por debajo del nivel de ese pensamiento paso a paso que corresponde al

www.lectulandia.com - Pagina 79



lenguaje publico, formas de pensamiento abreviado. Se saltan de modo experimental
algunas estaciones intermedias en la precipitacion del pensamiento y a los individuos
les resulta dificil traducir la avalancha de razonamiento condensado al lenguaje paso
a paso que exige la comunicacién. La forma abreviada de hacer dar sus pasos
correspondientes a los simbolos lingiiisticos estda a menudo vinculada al pensar en
forma de imagenes. Pero debe bastar esto aqui. Hay mucho trabajo preparatorio a
hacer para aclarar el uso de simbolos lingiiisticos no sélo como medio de
comunicacion sino también como medio de orientacion en forma de conocimiento y
razonamiento y sus vinculaciones con la compleja maleza de fantasia e impulsos
prelingiiisticos. En este contexto podemos limitamos a eliminar las barreras
conceptuales que tienden hoy a separar el razonamiento, el conocimiento y la
comunicacion por medio de un lenguaje. Dicho del modo mas inequivoco posible,
unos seres humanos sin lenguaje serian también seres humanos sin conocimiento y
sin razon. El lenguaje, el instrumento que garantiza que un ser humano pueda
comunicarse y actuar con eficacia con miembros de su grupo, es indispensable para
que se desarrolle plenamente un ser humano capaz de utilizar el conocimiento y de
razonar en forma de simbolos lingiiisticos como medio de orientacién. Son todas
funciones humanas dirigidas de una persona a otras. Las hace posible el modo
especifico que tienen los seres humanos de vivir juntos formando grupos, y hacen a
su vez posible esta vida en grupos.

Los lenguajes quiebran sin duda este mundo en pequefias piezas. Los
diccionarios, por ejemplo, pueden reunir todas las palabras de un idioma y exponerlas
por orden alfabético. Pero podriamos avanzar muy poco en la investigacion de los
lenguajes si procediésemos, a la manera de la fisica clasica, midiendo palabras
aisladas. Las pautas sonoras consagradas socialmente como simbolos de hechos
transportan su mensaje claramente del emisor al receptor solo si forman parte de una
agrupaciéon de simbolos en frases o si su contenido simbolico viene definido por el
contexto como en el caso de exclamaciones del tipo «Hola» o «Dios mio». Un idioma
no es un simple montén de piezas del que un hablante dado elige simbolos sonoros
especificos cuando lo exige la ocasion, aporta también modelos de la composicién de
simbolos sonoros. Ofrece un nombre separado, un simbolo separado para cada
experiencia que esta al alcance de un grupo; ofrece al mismo tiempo modelos de su
relacion. Las explicaciones en forma de agentes espirituales o agentes causales son
ejemplos evidentes. Por tanto, en cierta medida, un lenguaje dado y en especial la
lengua materna, prevacia el pensamiento del individuo. Pero no es imposible librarse
de categorias implicitas en el propio idioma, dentro de ciertos limites, como puede
mostrar este ensayo. La tendencia actual a tratar conocimiento, lenguaje y
pensamiento como elementos independientes, y hasta quizas como elementos que
existen por separado sin molestarse mucho en considerar su relacion, puede servir
ella misma de ejemplo. Podriamos decir en lenguaje tradicional que es sintomatico de
un desequilibrio en la relacion entre analisis y sintesis favorable al primero. Corregir

www.lectulandia.com - Pagina 80



ese desequilibrio es uno de los objetivos de una teoria de los simbolos. Exponer aqui
con mas detalle la compleja relacion que existe entre analisis y sintesis nos llevaria
demasiado lejos. Bastara con que nos mantengamos dentro de los limites de este
ejemplo e indicar brevemente que las tres actividades o productos de los individuos
se refieren a funciones de los simbolos: el conocimiento primordialmente a la funcion
de los simbolos como medios de orientacion, el lenguaje primordialmente a su
funcién como medios de comunicacion, el pensamiento a su funcion como medios de
investigacion, en general a un elevado nivel de sintesis y sin ninguna accion a un
nivel mas bajo.

Los tres se centran en la manipulacion de imagenes mnemotécnicas aprendidas y
almacenadas. Ya he aludido antes al hecho de que cuando movilizamos simbolos de
las imagenes mnemotécnicas para la reflexion no necesitamos siempre colocar un
elemento tras otro del mismo modo que tenemos que colocarlos en una minuciosa
comunicacion lingiiistica con otros. Pueden condensarse. Las imagenes de la
memoria que son indispensables si la manipulacion de simbolos tiene la funcion de
una comunicacion verbal pueden omitirse cuando hacemos recorrer sus pasos a los
simbolos con el objetivo de la reflexion. Las imagenes de la memoria se pueden
manipular a diversos niveles de sintesis. Tomemos como ejemplo simplificado el
caso de unos forasteros que preguntan por el mejor camino para llegar a la estacion
central. Usted tiene una imagen mnemotécnica perfectamente clara de toda la zona
por la que los forasteros tienen que pasar. Pero ahora debe usted verbalizar su imagen
mnemotécnica para comunicarselo a esos forasteros, y al mismo tiempo elegir para
ellos la ruta mas favorable, pues tienen prisa y podrian facilmente perder el tren. Asi
que empieza usted a verbalizar la imagen: Sigan en linea recta en esta direccion hasta
que lleguen a la tercera esquina a mano derecha. Hay un restaurante chino y la calle
que tendrian ustedes que tomar se llama calle Barbacoa. Crucen al otro lado y sigan
hasta que lleguen a una plaza grande... Se encuentra usted con que ha olvidado el
nombre de la plaza. Pero tiene perfectamente clara la imagen mnemotécnica de la
ruta de los forasteros hasta la estacion, asi que les hace usted una breve descripcién
indirecta y los envia alla con la esperanza de que lleguen.

Asli, los simbolos en los que me centro aqui pueden almacenarse en la memoria y
recordarse cuando lo exige la situacion. Pueden ser imagenes mnemotécnicas
latentes, pueden volverse activas como piezas de conocimiento que rigen conducta y
sentimiento y luego volver a quedar latentes. Pero los simbolos investigados aqui son
imagenes mnemotécnicas de un tipo especifico. Pueden conectarse con las pautas
sonoras de un idioma especifico. Son, en una palabra, comunicables. No me centro
aqui, o lo hago s6lo marginalmente, en imagenes mnemotécnicas del tipo privado
escasamente vinculadas a las pautas sonoras de un idioma determinado. Ambas
pueden tener el caracter de fantasias, pero en un caso son fantasias privadas y en el
otro fantasias ptiblicas o sociales compartidas por diferentes individuos. No hay
fronteras firmes o definidas entre los dos tipos de imagenes mnemotécnicas. Las

www.lectulandia.com - Pagina 81



alusiones a la distincion pueden facilitar la percepcion de los limites y el punto focal
de esta investigacion. Puede facilitar la comprension del hecho de que tanto el uso del
lenguaje como simbolo de algo que existe realmente como su uso como simbolo de
algo que no existe son caracteristicas de ese equipo que diferencia la especie humana
de todas las demas, por comparacién con el uso de simbolos sociales de un modo que
se considera altamente congruente con la realidad y se clasifica por ello como
racional o razonable. Su uso como representativos de fantasias aun se infravalora
notablemente como caracteristica humana distintiva.

Se suele considerar que los simbolos de fantasias no corresponden a la
inteligencia, sino que son irracionales. Pero, en realidad, de la capacidad humana de
imaginar cosas que no existen, acontecimientos que no suceden y comunicar respecto
a ellos a través de simbolos adecuados, sélo existen huellas, como maximo, de un
equivalente en el mundo animal. No so6lo es el padre y la madre del arte, fue también
y es aun indispensable para la supervivencia de la humanidad una vez que surgié una
especie biologicamente equipada para orientarse y comunicarse por medio de
conocimiento aprendido. Sus miembros habrian estado perdidos en un mundo que en
su mayor parte no conocian y no podian conocer sin la capacidad para establecer
conocimiento imaginario y comunicacion respecto a él. Llenaron con conocimiento
de la fantasia los huecos de su conocimiento congruente con la realidad. Nunca
carecieron del todo de conocimiento congruente con la realidad. El conocimiento que
tenian de detalles dentro del circuito comparativamente reducido de su vida solia ser
amplio. Pero no llegaban a alcanzar, claro esta, un conocimiento adecuado de las
relaciones mas amplias que afectaban a su vida. Hicieron falta muchos miles de afios
para llegar a esta etapa actual, ain muy inadecuada, que fue una veta del desarrollo
social que hizo posible y quizas necesaria la evolucion biologica de una especie
cuyos medios innatos de orientacion se habian debilitado y ablandado, que habia
llegado a depender para su orientaciéon y comunicacion de un fondo de simbolos
socialmente transmitidos de lento crecimiento. No podian saber qué era lo que
causaba un fuego de azufre en un volcan cercano. El conocimiento de que un dragén
que escupia fuego estaba instalado dentro de la montafia o que estaba emplazada alli
la fragua de un demonio les permitia emprender una accion adecuada con objeto de
apaciguar a aquel espiritu. La conciencia del hecho de que no tenian y no podian
tener un conocimiento mas congruente con la realidad respecto a la naturaleza del
volcan habria equivalido a una confesién de su propia incapacidad para influir en el
curso de los acontecimientos. El mito dirigi6 su actuacion.

Las imagenes de la memoria pueden iluminar en un fogonazo la posicion de un
acontecimiento en relaciones de tiempo y espacio con otros. Tienen un caracter
integrador. En un mundo en que existen otras personas ademas de uno mismo es
dificil de concebir que pueda uno separar de las otras funciones del conocimiento su
funcién lingiiistica o, mas especificamente, su funcion como medio de comunicacion.
No hay, por lo que se puede ver, ninguna ruptura estructural absoluta en la linea de

www.lectulandia.com - Pagina 82



continuidad que lleva desde simbolos o imagenes mnemotécnicos de una elevada
congruencia con la realidad a simbolos con un elevado contenido de fantasia. Dejaré
abierta para futura investigacion la cuestion del caracter innato de algunos simbolos.
Hay ciertos hechos que sugieren que los edificios con una gran ctipula despiertan
sentimientos distintos en los seres humanos que una torre esbelta tipo minarete,
porque los primeros son simbolos del pecho femenino, los ultimos simbolos falicos.
No es inadmisible que asi sea, pero no hay pruebas suficientes para que se pueda
tener la certeza. Es necesario investigar mas. Lo que quiero dejar sentado es que
aunque se descubriese el caracter biogenético de algunos simbolos, no es posible
ninguna conceptualizacion adecuada de estos descubrimientos si se representan como
antipodas los simbolos biogenéticos y los sociogenéticos. La existencia humana se
representa de un modo mas adecuado si se conceptualiza el tejido de simbolos de un
idioma concreto como una continuidad en una condiciéon de flujo. Algunos de sus
sectores pueden estar o no biogenéticamente fijados, mientras que otros son mas
claramente adquiridos por aprendizaje, pueden cambiar de acuerdo con la experiencia
o la falta de ella y tienen un origen sociogenético. La adquisicion de pautas sonoras y
de pautas de simbolos por aprendizaje no se limita a individuos vistos aisladamente.
La gente puede también aprender u olvidar en grupo. Los antepasados humanoides,
una vez que llegaron a una etapa en la que la orientacion por medio del conocimiento
se habia convertido en el medio de orientacion dominante, dificilmente podrian haber
sobrevivido a la mayor conciencia de lo que no sabian o, por no andarse con rodeos,
de la amplitud de su no conocimiento. Ni podriamos nosotros tampoco, en realidad.
Su conocimiento congruente con la realidad era en muchos casos dentro de su ambito
mas pequefio mas detallado que el nuestro. Pero el campo dentro del cual sociedades
de estadios anteriores conocian mas detalles era, y aun es en cualquier caso concreto,
por comparacion, estrecho. Como no podian ya orientarse sin conocimiento, el
conocimiento de la fantasia, la magia y el mito, aunque les extraviaba a menudo,
tenia también para ellos un elevado valor de supervivencia. Tomemos como ejemplo
el sol. Hasta el siglo xx la humanidad no ha llegado a una etapa de desarrollo del
conocimiento cientifico que permitiese a los cientificos exponer una imagen tedrica
razonablemente realista del sol. Pudieron entonces elaborar un modelo de la
evolucion de las estrellas similares al sol que explicaba como llegaban a existir, como
y por qué se desarrollaban y como decaian y se desintegraban. Puede no ser la ultima
palabra respecto a este tipo de revolucion estelar, pero a través de este modelo el
simbolo sonoro «sol» ha alcanzado sin duda un nivel elevado de congruencia con la
realidad. Este nivel era inalcanzable mientras la ciencia de la fisica no produjese una
teoria de la naturaleza de la materia o la energia suficientemente ajustada. Pero
nuestros antepasados humanos vieron salir el sol por el este y ponerse por el oeste dia
tras dia durante miles de afios sin medios adecuados para saber lo que era.

Es probable que los animales que se orientan primordialmente con ayuda de
sefiales especificas de la especie o, como solia decirse, de instintos, no formulan

www.lectulandia.com - Pagina 83



preguntas del tipo «;qué es el sol?» 0 «gquién es ese de alld arriba del cielo?». Sin
embargo, los humanos estaban equipados por naturaleza con la necesidad de conocer.
El sol desempefiaba un papel en su vida diaria. Era un objeto posible de
comunicaciéon. Las sociedades humanas tienen normalmente un simbolo sonoro
especifico de grupo para el sol. Durante las etapas anteriores de desarrollo del
conocimiento este simbolo era primordialmente un simbolo de los temores y anhelos
de ese grupo en relacién con el sol. Otorgaba a los miembros del grupo la posibilidad
de comunicarse entre ellos respecto a la conducta del sol sobre la base de un fondo
comun de conocimiento relacionado con regularidades e irregularidades del
comportamiento del sol. Definia sobre todo el estatus y el poder del sol entre los seres
de este mundo y ayudaba asi a dirigir y a organizar el comportamiento de los
individuos con el sol y también el de unos con otros. Sin cierto conocimiento de este
tipo, normalmente con implicaciones prognosicas, los humanos estarian desvalidos:
no sabrian qué hacer y qué no hacer en presencia del sol. Ahora la humanidad en su
conjunto va aprendiendo lentamente a dar caracter mas realista, mas cientifico a la
pauta sonora «sol» o sus equivalentes en otros idiomas.

En una sociedad en la que el conocimiento es, como el agua, facilmente asequible
y relativamente barato, puede resultamos dificil entender en toda su amplitud hasta
qué punto dependen los seres humanos del conocimiento para su supervivencia. Las
investigaciones del conocimiento se centran, comprensiblemente, en el problema de
si dicho conocimiento es correcto o incorrecto, en su valor cognitivo. La funcién de
supervivencia del conocimiento despierta menos interés, comparativamente. Sin
embargo, los seres humanos estan organizados por naturaleza de tal modo que no
pueden orientarse en su mundo y mantener su existencia entre otras existencias sin
adquirir un amplio fondo social de conocimiento por aprendizaje. Puede que
actualmente no prestemos atencién suficiente al hecho de que la necesidad de saber
es un aspecto de la constitucion genética de los seres humanos. La capacidad que
tienen los humanos de elaborar fantasias como respuesta a interrogantes que se
plantean por si solos no tiene menos valor de supervivencia que su capacidad para
descubrir lo que solia llamarse la verdad.

Su posible congruencia con la realidad diferencia a estas imagenes
mnemotécnicas integradoras preverbales de las imagenes de la fantasia, como las de
los suefios nocturnos y los ensuefios diurnos, que parecen ser sintomas de control del
impulso mas que de la orientacion y el control del mundo en el que uno vive. Una
caracteristica de las fantasias es que son conexiones de experiencias que uno solo
tiene en realidad cuando duerme. De hecho, la fantasia es la hermana gemela de la
razon. Ambas son ramas especificamente humanas del mismo tronco. El tronco es la
capacidad que tienen tos humanos de formar pautas sonoras que representan
simbolicamente para todos los miembros de un grupo lingiiistico el mismo objeto de
comunicacion. Enviandose entre ellos estas pautas sonoras, socialmente regularizadas
y recibiéndolas a su vez unos de otros, pueden los miembros de un grupo lingiiistico

www.lectulandia.com - Pagina 84



transferirse entre ellos o quizas de generacion en generacion grandes masas de
informacién que pueden o no informar su conducta individualmente. Si es mas
congruente con la realidad, la llamamos racional. Si la fantasia supera la congruencia
con la realidad, podemos considerarla irracional, simbolo del miedo y el deseo o
utilizar uno cualquiera de varios términos relacionados. Ambas cosas atestiguan la
libertad que han adquirido los humanos por naturaleza de formar imagenes
mnemotécnicas de todo lo que tienen al alcance de su conocimiento y cimentarlo
firmemente con pautas sonoras especificas. De acuerdo con el conocimiento actual,
esta libertad es practicamente ilimitada.

Sin embargo, todo idioma individual, y por tanto la sociedad a la que el idioma
corresponde, establece limites a lo que sus miembros individuales pueden, en una
etapa determinada, comunicarse entre ellos, almacenar en la memoria o utilizar de
cualquier otro modo. Asi, términos como racionalidad e irracionalidad no son
simplemente opuestos polares, tal como se entiende a menudo que son. La via para
descubrir lo que es congruente con la realidad puede conducir a través de toda una
serie de supuestos imaginativos que tengan el caracter dominante de fantasias. Las
fantasias pueden ser hitos indicadores. La investigacion de los hechos indica que hay
muchas mezclas y grados de racionalidad e irracionalidad, de congruencia con la
realidad y contenido fantastico en los simbolos. Una simple pauta polar empobrece la
comunicacion.

Ademas, el que surja un descubrimiento congruente con la realidad de una serie
de fantasias experimentales, el que brote de un proceso, ayuda a aclarar el caracter de
proceso de la congruencia con la realidad de los simbolos. Pone de manifiesto que las
dicotomias con las que intentamos controlar el problema de la congruencia con la
realidad de los simbolos es una simplificacion; no tienen en cuenta los matices y
grados de la aproximacion a un descubrimiento auténtico. Empobrece nuestra
imaginacion enclaustrandola en las dualidades de correcto y erroneo, verdadero y
falso y otras de su mismo género. Utilicemos como punto de partida basico la
concepcion de una idea imaginativa e innovadora por una parte y su cotejo con la
realidad por otra. Son indispensables ambas.

De vez en cuando podemos tropezamos con la sugerencia de que cualquier idea
imaginativa, cualquier fantasia puede servir como punto de partida para una teoria
auténtica, pero eso es engafioso. Es el cotejo de las fantasias con la realidad lo que
muestra si uno ha conseguido dar o no con una via prometedora. Es raro que una
representacion simbolica nueva sea en su primera concepcion un éxito absoluto,
plenamente congruente con la realidad. Pueden contradecirla completamente las
pruebas que uno realice, y en ese caso quizas lo mas prudente sea abandonar la via
emprendida. Pero la prueba puede también confirmarla en parte y rechazarla en parte.
Estamos mal equipados de concepciones firmes para esas mezclas entre fantasias y
representaciones simbolicas congruentes con la realidad. Pero pueden encontrarse
representaciones a medio camino de este tipo con bastante frecuencia en toda la

www.lectulandia.com - Pagina 85



literatura cientifica. ;Qué se ha de hacer en estos casos? El fallo puede ser lo
suficientemente perjudicial como para que abandonemos esa via, o puede ser lo
suficientemente pequefio para que podamos apartarlo del camino. Puede que la
persona siguiente mejore la red simbdlica que yo he expuesto. Quizas deberiamos
buscar con mas decision definiciones simbédlicas de moradas a medio camino entre la
fantasia y la congruencia con la realidad.

Tomemos como ejemplo la propia teoria del simbolo. En mi opinién constituye
un gran avance comparada con representaciones tradicionales como abstraccion o
generalizacion. Ayuda ademas a unificar teorias de lo que se considera normalmente
como areas separadas e incluso independientes de la existencia humana como
lenguaje, conocimiento y pensamiento. Pero al hacerlo pone al descubierto para
posterior investigacion problemas que se planteaban como mucho de una forma vaga
y marginal y que hasta el momento no se podian abordar firmemente, como la
cuestion de la relacion entre el habla y el pensamiento. He apuntado el problema al
aludir a la abreviacion del lenguaje hablado o escrito por el uso de simbolos en esas
operaciones que llamamos pensamiento, pero queda mucho por hacer para que pueda
considerarse plenamente aclarada la relacion entre ese manejo de simbolos completo
y detallado que llamamos hablar y el manejo de simbolos en operaciones del
pensamiento.

Ademas, el término realidad en frases como congruencia con la realidad plantea
problemas que quedan ocultos o se distorsionan si intentamos abordarlos sin una
perspectiva de proceso socioldgico. El desarrollo de conocimiento congruente con la
realidad, sobre todo su predominio en relacién con el conocimiento de la fantasia en
la forma de las ciencias naturales, es en si mismo un codeterminante de lo que captan
los individuos como realidad en una etapa determinada. Asi, por ejemplo, la realidad
de Newton era mas limitada que la de Einstein, porque el fondo social de
conocimiento congruente con la realidad era mas limitado en la época de Newton que
en la época de Einstein. Podria decirse que en relacion con el universo fisico tal y
como se conocia en la época de Newton, las leyes de este pueden mantener su
congruencia con la realidad y por tanto su valor cognitivo. Las limitaciones
cognitivas de las teorias de Newton sOlo se hacen patentes en relacion con el
conocimiento congruente con la realidad de una etapa posterior, especialmente la de
Einstein. Como ya se ha indicado, la capacidad de producir conocimiento de la
fantasia es un don humano tan fundamental y distintivo como la capacidad de
producir pensamiento y conocimiento congruentes con la realidad o, dicho de otro
modo, racionales. El que no consigamos hallar en nuestros modelos tedricos de la
humanidad un lugar para las fantasias es uno de los factores responsables de que no
consigamos vincular teorias de la cultura, y por tanto también de la religion, con
teorias de otros aspectos de los seres humanos y sus diversas manifestaciones.

Las operas y los museos en que se exponen cuadros, los recitales de poesia y los
conciertos sinfonicos, y otras manifestaciones culturales, aparte de todas las demas

www.lectulandia.com - Pagina 86



cosas que puedan ser, son también formas de fantasias comunales que interpretan
publicamente seres humanos juntos. La gente vive en grupos. La realizacion de
fantasias privadas, por cada individuo en solitario, puede ser peligrosa no sélo para
otros sino también para uno mismo. Pero la necesidad de realizar las fantasias es una
necesidad humana muy basica y perentoria. La ubicuidad de las competiciones
deportivas y de otras actividades culturales y el desahogo, la emocién gozosa, que
pueden proporcionar a actores y espectadores dan testimonio del hecho. Decimos esto
sobre la marcha. Puede ayudar a estimular el pensamiento; puede subrayar el
menosprecio del conocimiento de la fantasia en comparacion con el conocimiento
racional. Pero las funciones sociales de la cultura son en este marco una actividad
secundaria que ha de examinarse mas plenamente en otra parte.

El parentesco de lenguaje y pensamiento se hace mas directamente visible en los
niveles en que esas funciones estan mas estrechamente dirigidas al control del mundo
social y natural en que esta emplazado el individuo. Las formas de pensamiento que
encontramos alli suelen considerarse formas prototipicas. Una actividad que se
encuentra a menudo entre ellas es la manipulacion experimental de simbolos sonoros
que representan posibles vias de accion, antes de su plasmacion en la realidad, con el
proposito de determinar cual de las diversas vias de accién posibles es mas probable
que lleve al objetivo deseado. Mientras que a otros niveles la estructura formada por
este conjunto de funciones de control puede estar mas emparentada con el flujo del
ensuefio diurno, de la imagineria prelingiiistica. A este nivel en que el control se
dirige hacia otras existencias, el pensamiento no se identifica facilmente como un
flujo de simbolos sonoros que se producen sin voz. Es mas facil convertirlo a ese
nivel en lenguaje hablado, y el lenguaje hablado se convierte mas facilmente en el
lenguaje sin voz del pensamiento, aunque en esa forma suele tener el caracter de una
taquigrafia. Puede ser una version abreviada del uso audible del lenguaje, pero sea
escritura normal o taquigrafia, audible o inaudible, lenguaje y pensamiento son
inseparables. Sin aprender un idioma, es decir sin aprender a comunicarse con otros
seres humanos por medio de simbolos sonoros, un individuo no podria realizar la
clase de pensamiento que permite a los seres humanos abordar la clase de problemas
que surgen de la coexistencia de cada uno con otros, humanos o no humanos.

Puede resultar mas facil una vez mas seguir esta via de pensamiento si dejamos
de tratar las formas sumamente individualizadas de pensamiento que desempefian un
gran papel en sociedades mas desarrolladas como un don de la naturaleza humana, y
recordamos que en sociedades de etapas anteriores suele desempefiar un papel mayor
el pensar en grupos con ayuda de intercambios lingiiisticos La propension a
considerar el hablar y el pensar como actividades humanas que se producen, digamos,
en compartimentos distintos de una persona y por tanto independientes entre si, es
muy fuerte sin duda hoy en dia. La refuerza vigorosamente una tradicion arraigada
que considera pensar con mucha mayor firmeza que hablar parte de la naturaleza
humana y en consecuencia algo no aprendido, y que considera de hecho la capacidad

www.lectulandia.com - Pagina 87



de pensar como la sefial distintiva mas elevada de los humanos, y por tanto el meollo
de la identidad humana. La capacidad de utilizar un idioma se adquiere mas
claramente por aprendizaje y se sitia por ello a un nivel inferior en la escala de
valores implicita, que otorga prioridad a lo que se considera naturaleza humana y por
tanto invariable y eterno. El entretejimiento de un proceso de crecimiento natural y
un proceso de aprendizaje social que desempefia un papel decisivo en el desarrollo de
la capacidad de los humanos para comunicarse entre ellos por medio de un idioma
resulta mas dificil de entender, y resulta también mas dificil de encajar en la escala de
valores tradicional segun la cual las verdades eternas invariables son superiores a los
datos en proceso de cambio. La razén o la mente consideradas como parte de la
naturaleza humana y por tanto como no aprendidas, se sitian entre las primeras y se
clasifica de acuerdo con ello, mientras que el lenguaje, que hay que aprender y que
esta sometido a cambios, ocupa un puesto muy inferior en la misma escala de valores.
Esas posiciones claramente distintas en una escala de valores que se considera en
general evidente por si misma, son uno de los principales obstaculos para que se
puedan apreciar los vinculos lacticos que unen entre si el pensamiento y el lenguaje.

Aunque las facultades humanas a las que uno denomina razén o mente se
consideran parte de la naturaleza humana, se las considera también, curiosamente,
con bastante frecuencia, el elemento basico de lo que se considera que no es
naturaleza en los humanos. Nos enfrentamos aqui a uno de los sintomas de la
confusion que suele producirse cuando intentamos introducir de contrabando en
nuestros argumentos el equipaje no declarado de un esquema de valores doctrinal.
Algo similar puede decirse de lo que se denominan tradicionalmente las leyes de la
l6gica. No hay por qué confundirlo con la ciencia de la 16gica formal, una forma casi
matematica de investigacion cientifica cuyo valor y funcion cognitiva no se ponen en
duda. Las leyes tradicionales de la 16gica suelen considerarse comparables a las leyes
de la naturaleza, y hasta parte de ellas en realidad. También se utilizan como prueba
del caracter invariable de la mente humana, como prueba del hecho de que la mente
es un universal humano que funciona del mismo modo en todas partes
independientemente de las condiciones cambiantes del lenguaje y el conocimiento. Se
trata en general de tautologias de escaso valor cognitivo, pero que dan apoyo al
supuesto de que existe oculta en el interior de la persona humana, muy
probablemente dentro del cerebro, una entidad misteriosa que funciona de acuerdo
con sus propias leyes, independientemente de lo que los seres humanos adquieran por
aprendizaje y por tanto del lenguaje o el conocimiento.

Ha de bastar con eso en este mareo para indicar brevemente algunos de los
escollos que se interponen en el camino de una comprensién mas perfecta de la
relacion entre lenguaje y lo que se denomina mente, entre hablar y pensar. El mayor
de estos obstaculos lo representan evidentemente conceptos tales como razén o mente
que hacen que parezca que pensar no es algo que hagan, como hablar, seres humanos
como tales sino una entidad especial dentro de ellos, que es independiente de todas

www.lectulandia.com - Pagina 88



las demas funciones de la persona humana y que se atiene a leyes propias. Debido a
ello ninguna persona puede jamas saber como es realmente el mundo sin la
intervencion de esta entidad y, ademas, se supone que dicha entidad forma parte de la
naturaleza de los humanos, aunque a diferencia de otras manifestaciones de la
naturaleza, sea invisible e intangible. Muchas personas deben saber que las
referencias a la mente humana o a otras entidades de este género son una forma de
artificio filoso6fico; que pensar, como hablar y conocer, lejos de residir en espléndido
aislamiento dentro de la cabeza humana, es una de varias funciones cerebrales
interdependientes. Sin embargo no suele decirse claramente.

Habitos lingiiisticos como ese que hace hablar a todos sobre «la mente humana»,
«la razon humana», la «racionalidad humana», pueden dar la impresion de que todas
las personas que utilizan estas palabras saben claramente de lo que estan hablando,
mientras que no suele ser asi (podriamos incluso aventurar que suele no serlo). Nos
hallamos aqui ante un caso curioso de inercia mental. La costumbre nos invita a
participar en un pequefio juego social y a encubrirlo con una conspiracion de silencio.
Simulemos todos que la razén o la mente humana no es menos accesible a través de
una investigacion cientifica que el estbmago humano y veamos qué sucede luego. Lo
que en realidad sucede es, claro esta, que el problema no resuello que nos inquietaba
mientras tentamos conciencia de €l como problema no resuelto, deja de molestarnos.
Se barrié simplemente debajo de la alfombra. Pudimos olvidamos de él s6lo con
fingir que habia sido resuelto. Expresiones como razén, mente, racionalidad, etc,
estaban todas destinadas a encubrir nuestro pequefio fingimiento. Simulaban todas
ellas, como su antepasado comun, el concepto «alma», que los humanos poseen en
virtud de su naturaleza una facultad u 6rgano especial con todas las caracteristicas
simbélicas de un érgano biologico, una substancia o una fuerza, pero insubstancial.
Ningun ser humano lo habia visto nunca o habia examinado de otro modo su
substancialidad insubstacial. Sin embargo, muchas personas estaban dispuestas a
comprometerse con afirmaciones muy firmes sobre las propiedades de este 6rgano
intangible. Tanto si lo analizaban bajo el nombre de «alma» como bajo nombres
como «mente» 0 «razOn», su estatus ontoldgico y su relacion con otros aspectos mas
corporeos de los seres humanos nunca dejaron de ser problematicos siempre que los
seres humanos siguieran queriendo analizar abiertamente estos problemas. Y no
dejaron de ser problematicas cuando dejaron mayoritariamente de hacer eso. Al tratar
como existente algo que no existe, la gente ilustrada no harta ningtin mal con sus
juegos intelectuales si, al hacer eso, no cerrase la puerta a la investigacion de
problemas que en la etapa en que nos hallamos es preciso examinar mas
detenidamente. El problema de la relacion entre lenguaje y pensamiento es un
problema de este género.

No estoy haciendo mas que abrir una puerta que durante un tiempo ha estado
cerrada y sellada con bastante firmeza. Hago eso en este marco porque tanto hablar
como pensar me parecen formas de utilizar simbolos sonoros. En esta similitud

www.lectulandia.com - Pagina 89



basica, quizas identidad, se halla, creo, la base de la posibilidad de convertir habla en
pensamiento y pensamiento en habla. La imagen humana tradicional asociada con el
pensamiento, y por tanto también con la mente, es la de un individuo humano aislado.
Como quizas se haya advertido, yo ya no sigo esa tradicion. La comunicacién en la
forma de habla humana, la comunicacién por medio de un lenguaje o, en otras
palabras, por medio de simbolos sonoros socialmente regularizados, presupone una
vida en grupos como la forma normal de vida. Lo mismo se puede decir de la
actividad que llamamos pensar. Puede resultar interesante abordar los problemas de la
relacion entre pensar y hablar en una etapa anterior de desarrollo, en una etapa en la
que los que pensaban ain no habian alcanzado las caracteristicas de un grupo
especializado; en que grupos que hacian eran atn idénticos a grupos que pensaban;
donde, en otras palabras, los que hacian también pensaban por su cuenta.

Puede que lo mejor sea que tomemos las primeras claves de la relacion entre
pensar y hablar de una banda cazadora, y no del estudio del intelectual. Los grupos de
exploradores de esa banda habian comunicado a los grupos dedicados
predominantemente a cazar, casi todos los varones adultos, que un grupo de bufalos
en excelente condicion avanzaba hacia el rio a un dia de distancia aproximadamente
en direccion oeste. Habia otras alternativas posibles para proveerse de carne. El
resultado final no lo determinaban s6lo las alternativas alimentarias. .o mas probable
es que la participacion en la caceria otorgase a una persona participar en los aspectos
de las actividades preparatorias mas estrechamente relacionados con lo que
podriamos llamar operaciones del pensamiento, participar en la elaboracion de un
plan de campafa preparatorio. Pero en este caso habia también aspectos de la
operacion de supervivencia del grupo que podriamos considerar pensamiento que
tenian un caracter interpersonal mucho mas acusado que la imagen regularizada de
las operaciones de pensamiento que determina nuestro uso de la palabra pensar. En
este caso, ademas, la capacidad de los humanos para jugar con simbolos de una
situacion futura y de investigar la correspondencia de estos con los propios propositos
simbélicamente ha dejado tan atras el nivel animal que han surgido de ellos formas
completamente nuevas de vivir unidos y de manipular la naturaleza no humana. Los
cazadores de bufalos eran capaces de elaborar un plan detallado y preciso de accion
futura semanas o afios antes de su ejecucién. El ejemplo quizds pueda ayudar a
entender mejor la razén de por qué la emancipacion simbolica, la emancipacion de la
accion humana del sometimiento dominante al estimulo del instante presente, se
expone aqui como un paso importante, muy decisivo sin duda en el camino de la
humanidad hacia su posicion de especie animal dominante en la tierra.

Como los que se interesan por investigaciones de este tipo suelen vivir en
sociedades sumamente individualizadas y diferenciadas, tienden a considerar las
formas sumamente individualizadas de pensar que son frecuentes en sociedades de
este tipo como si fuesen lo normal, y por tanto también las formas naturales de pensar
de todos los seres humanos en todas partes. Puede que haya llegado el momento de

www.lectulandia.com - Pagina 90



que se pueda aceptar que esto es un error. Tanto el pensamiento como el habla se
basan en simbolos sonoros socialmente regularizados. Son ambos actividades
sociales. Esa idea de pesadilla de que el pensamiento lo exuda una entidad auténoma
invisible como la razén o la mente, encerrada dentro de la cabeza de todo ser
humano, se corresponde con la imagen que tienen de si mismos los que viven en
sociedades de este tipo. La idea de que la estructura interna de esta entidad auténoma
impide a los seres humanos llegar a saber alguna vez si lo que perciben es real o s6lo
un reflejo de la estructura autbnoma de esa cosa que hay dentro de la cabeza, es una
fantasia terrorifica de individuos sumamente individualizados. La ascension de la
humanidad a la condicién de especie dominante dentro de las criaturas que viven en
la tierra contradice, como minimo, el supuesto de un fallo fatal en el equipo natural
que posee para orientarse en su mundo. El éxito de la humanidad en una lucha muy
prolongada por la supervivencia indica mas bien que la naturaleza ha equipado a los
hombres con unos 6rganos excepcionalmente eficaces para orientarse en su mundo de
un modo realista. Aun no se ha descubierto ningun fallo estructural en su sentido de
la realidad. Como precaucion contra malentendidos quizas deberiamos afadir lo
obvio: la civilizacién de la humanidad es en si misma un proceso en marcha y una
meta practica posible. Nada de las experiencias del presente y del pasado permite
suponer que la humanizacion de la humanidad sea una tarea imposible, ni hay
ninguna buena razon para suponer que sea mas probable que la descivilizaciéon. No es
ni mas ni menos probable. Es una tarea util, indispensable en realidad, alcanzar un
mayor conocimiento factico de los procesos civilizadores y descivilizadores y de las
condiciones en las que llegan a ser operativos en su relacion mutua.

www.lectulandia.com - Pagina 91



V1

enguaje, pensamiento y conocimiento son conceptos que se hallan, hablando en
L términos generales, en el mismo nivel de sintesis. Considerando el uso actual

de estas palabras, podriamos llegar a la conclusion de que se refieren a grupos
de hechos diferentes y que existen por separado, comparables a las diversas clases de
animales a las que nos referimos cuando hablamos de peces, insectos y mamiferos.
Pero no es asi. Los habitos de investigacion han hecho posible que grupos diferentes
de especialistas puedan dedicarse al estudio de cada uno de estos campos. Hay teorias
del conocimiento que prestan escasa atencién al lenguaje y teorias del lenguaje que
tienen poco que decir sobre el conocimiento. Aun asi, una lengua es sin duda alguna
parte del conocimiento de una persona, y una buena parte del conocimiento que una
persona puede adquirir ha de adquirirlo a través de una lengua, aunque la proporcién
de conocimiento adquirido con ayuda de comunicaciones en forma de simbolos
sonoros y el adquirido sin comunicacién lingiiistica puedan ser distintos en diferentes
sociedades y en diferentes ramas del saber.

Una de las singularidades de las teorias del conocimiento de la corriente general,
de la epistemologia tradicional, es que la mayoria de ellas tengan tan poco que decir
sobre la transmision de conocimiento de persona a persona y casi nada sobre las
caracteristicas estructurales del conocimiento que hacen posible la transmision
interpersonal, y por tanto también intergeneracional, del conocimiento. Las
comunicaciones lingiiisticas desempefian un papel decisivo en esta transmision. La
proporcién de transmision de conocimiento verbal y no verbal puede variar. Pero la
transmision de conocimiento absolutamente no verbal es relativamente rara. El que el
papel importante, y en algunos aspectos decisivo, que desempefia el lenguaje en la
transmision interpersonal de conocimientos despierte relativamente poco interés en
las teorias tradicionales del conocimiento no es accidental. Se debe a la imagen
humana en que se basan esas teorias y a los problemas que, de acuerdo con esa
imagen, parecen tedricamente relevantes y los que no. Esas teorias se centran mas
que nada en individuos totalmente independientes y aislados. Es una persona
imaginaria de este género la que se considera sujeto del conocimiento. De ahi que la
comunicacion interpersonal por medio del lenguaje desempefie como mucho un papel
marginal en esas teorias, si es que llega a atraer alguna atencion.

Ademas, el conocimiento que esas teorias consideran importante es casi
exclusivamente conocimiento cientifico y con bastante frecuencia so6lo el
conocimiento de los fisicos. El argumento parece ser que sélo ellos producen
conocimiento valido o «verdadero». La imagen humana basica de un individuo
aislado como sujeto de conocimiento y de la fisica como la ciencia ejemplar y
modélica, tiene como consecuencia una vision limitada y extrafiamente escorzada del
conocimiento que es importante para esas teorias y el que no. Los grandes cientificos
individuales acaparan el centro del escenario. Si se llega a considerar en algun

www.lectulandia.com - Pagina 92



momento la transmision y el aumento de conocimiento, se centra la atencion en la
sucesion de individuos sobresalientes. Un problema modélico es como evolucioné la
ciencia de Newton a Einstein. Se menosprecia en general el conocimiento
precientifico, aunque se trate de conocimiento verdadero y claramente valido, como
el de los trabajadores de la piedra y el metal o los primeros agricultores de los
tiempos prehistoricos.

El campo de conocimiento que estas teorias consideran importante esta, digamos
mayoritariamente autocentrado. El marco de referencia no es la humanidad. El
problema no es cémo los humanos adquirieron universalmente conocimiento. El
problema prototipico que se plantean estas teorias es el de como un cientifico
adquiere conocimiento de la naturaleza por su cuenta, independientemente de
cualquier conocimiento que pudiese haber adquirido de otros. Con esta estructura
centrada en el individuo es comprensible que tenga poca importancia la relacion entre
lenguaje y conocimiento, entre los medios de comunicacion humana interpersonal y
los medios de orientacion humana. Y lo mismo la cuestion de las caracteristicas
distintivas del conocimiento humano. Las teorias del conocimiento que, hablando en
términos generales, han dominado el campo desde Descartes, tienen la apariencia de
teorias universales que cubren todo el campo del conocimiento humano, pero en
realidad se centran casi exclusivamente en un tipo muy determinado de
conocimiento. Abordan ese campo limitado basandose en una imagen humana que
hace que las personas parezcan una serie de individuos sin sociedad, gente que puede
decir yo y no nosotros o vosotros o td, humanos del tipo homo clausus. Artificios de
este género permiten mantener en compartimentos separados, como si dijésemos, las
teorias del conocimiento, del lenguaje y del pensamiento. Por eso suelen tener poco
que decir respecto al estatus ontologico del conocimiento, al problema de qué es en
realidad el conocimiento. Podriamos esperar una respuesta sumamente polarizada a
esta pregunta, a la manera de la época, una respuesta que utilice términos alternativos
como naturaleza o sociedad, materialismo o idealismo. Pero un examen mas detenido
de la naturaleza del lenguaje ha mostrado ya que en ciertos aspectos no se puede
dividir y polarizar asi conceptualmente a los seres humanos. El lenguaje es, como ya
se vio, uno de los eslabones perdidos entre naturaleza y sociedad o cultura.
Podriamos decir que los humanos estan hechos por la naturaleza para la cultura y la
sociedad. El conocimiento, intimamente vinculado a la comunicacién lingiiistica, es
otro ejemplo de este género.

Las teorias del conocimiento estan elaboradas tradicionalmente sin tener en
cuenta los aspectos fisicos del conocimiento en la forma de las pautas sonoras de un
idioma y las imagenes mnemotécnicas cerebrales, ni la regularizacion social de las
pautas sonoras que las permita actuar como simbolos de objetos especificos de
comunicacion, o, dicho de otro modo, como conceptos. Lo que ya se ha dicho antes
sobre el lenguaje puede ayudar a comprender que tampoco puede encajarse el
conocimiento en estas polarizaciones clasificatorias convencionales. Conceptos como

www.lectulandia.com - Pagina 93



imagenes mnemotécnicas cerebrales no acaban de ser del todo compatibles ni con
materia ni con idea, ni con materialismo ni con idealismo. Lo mismo se puede decir
del concepto pautas sonoras socialmente regularizadas como simbolos, conocidas
como tales por los hablantes de la misma lengua y con capacidad por tanto para servir
de mensajeras entre la boca de una persona y los oidos de otra. Los que hablan la
misma lengua pueden discrepar profundamente sin duda en las opiniones que
expresen en esa lengua. Pero el hecho de apreciar sus discrepancias, ideolégicas o de
otro género, no debe hacemos olvidar todo el conocimiento que comparten como
hablantes de la misma lengua. Podemos discrepar en cuanto a la naturaleza y la
universalidad de las relaciones de causa y efecto, pero tenemos que compartir una
concepcion de relaciones causales en el sentido que asumid dicha expresion al surgir
las ciencias naturales. En realidad, el conocimiento, lo mismo que el lenguaje, resulta
posible también por el entrelazamiento de procesos naturales y sociales. Resulta
dificil imaginar una transmisién de conocimiento sin comunicacién lingiiistica, y sin
transmision de conocimiento de una generacion a otra un nifio humano no podria
llegar a convertirse en un ser humano plenamente desarrollado. En realidad, aprender
a hablar, es decir, aprender una lengua, es en si mismo una forma de adquirir
conocimiento.

No establecemos con todo esto otra division existencial mas como la que existe
entre materia y espiritu o naturaleza y cultura. La sociedad humana es un nivel de la
naturaleza. Astrénomos, biélogos y puede que algunos cientificos especializados mas
elaboran y prueban correctamente hipotesis sobre la coincidencia de circunstancias
que propiciaron este hecho asombroso, la evolucion de las sociedades humanas
dentro de este sistema solar. Carecemos atn de conceptos capaces de representar
adecuadamente la singularidad de este hecho. Aun tenemos en general la tendencia a
pasar por alto los cambios en la posicion astronomica de la tierra y de las especies
biologicas que viven en ella. Las sociedades humanas son claramente distintas en
algunos aspectos a otras sociedades animales. He mencionado ya la diferencia que
existe entre la capacidad de cambio de los humanos y la rigidez de las
comunicaciones animales. El potencial de crecimiento humano pertenece a esta
categoria. Y también la posibilidad de transmitir nuevo conocimiento a las
generaciones siguientes. La posibilidad de formar nuevos conceptos resulta viable por
la infinita variabilidad de las combinaciones sonoras que puede producir el aparato
vocal humano.

Como he sefialado ya, el cambio social se halla vinculado en el caso de los no
humanos al cambio genético, al cambio bioldgico. Las sociedades humanas pueden
cambiar muy radicalmente sin cambio genético. Lo mismo puede decirse de
manifestaciones y aspectos especificos de los seres humanos. Consideremos por
ejemplo el lenguaje. Es bastante normal que se hable de lenguajes animales. Pero en
realidad ninguna otra especie animal tiene los medios biologicos que son necesarios
para la comunicacion por medio de lenguajes aprendidos que no son especificos de la

www.lectulandia.com - Pagina 94



especie sino especificos del grupo. Y sin embargo, aunque los seres humanos sean en
algunos aspectos muy diferentes de los otros animales, también retienen muchas
caracteristicas animales: comen, digieren y se reproducen como animales.

Pero no se conceptual izan adecuadamente sus diferencias con los animales si se
enfocan s6lo como diferencias de especie. Las diferencias entre humanos y monos
son, en algunos aspectos, las que existen entre especies distintas, en otros son mucho
mayores. Pueden compararse por su caracter a diferencias de magnitud entre 6rdenes
de especies diferentes. La capacidad de comunicarse por medio de simbolos
aprendidos es un ejemplo. Falta casi por completo en los monos. Uno de los motivos
de que no podamos resolver el problema del estatus ontol6gico de los seres humanos
en relacion con el de los animales es la impropiedad de los conceptos de que
disponemos actualmente para esta tarea. La frecuencia con que utilizamos en este
marco expresiones que indican que la singularidad de los humanos se debe a que
poseen una substancia u organo invisible o intangible que no poseen los animales se
debe también, sin duda, a una cierta inercia intelectual. Estos conceptos son faciles de
manejar y casi todo el mundo los usa con cierta reserva mental tacita. Los
fundamentos de conceptos con los que uno trabaja en las ciencias humanas parecen
muy sOlidos y firmes. Pero raras veces se somete hoy a una inspeccion seria su
enorme estructura subterranea. Se da mucho por supuesto. Si esos fundamentos
fueron coherentes alguna vez, es muy dudoso que hoy lo sean.

Podemos llegar a reducir los vacios de conocimiento. Podemos aproximamos mas
a una estructura de referencia que muestre como, por qué, donde y cuando ancestros
prehumanos nuestros se transformaron en ancestros humanos y pusieron en marcha
un proceso de humanidad autocivilizador. L.a buena suerte puede conducir a algunos a
descubrimientos sobre la época en que se produjo ese gran proceso. Se sabe
demasiado poco de todo esto actualmente para que puedan elaborarse hipotesis
coherentes que merezcan la pena.

Lo que aflora con toda claridad hasta de una divisién previa tan breve e
introductoria es la direccion de cambios en las bases de problemas que es probable
que hagan esta tarea mas prometedora y productiva de lo que podria ser si siguiese
bajo el control férreo de una tradicién inmovilista en decadencia. Hay una necesidad
muy patente de reformular y repensar. Si se hace eso empieza a aflorar una pauta
basica de cambio. Podrian dirigirse las investigaciones mas coherentemente hacia
procesos interrelacionados de larga duracion. El que apenas se haya apreciado hasta
ahora la singularidad de los medios humanos de comunicacion y orientacién
predominantes podria servir como sefial de aviso.

Esta bastante claro que los humanos estan biolégicamente equipados para dos
tipos distintos de comunicacion, para comunicarse por medio de sefiales
prelingiiisticas especificas de la especie como la risa y por medio de idiomas
especificos del grupo. Los grupos equipados para ambas técnicas probablemente
disfrutaron de mayores ventajas, sobreviviendo en mayor numero. Cuando la

www.lectulandia.com - Pagina 95



situacion se estabilizo de nuevo, los grupos biol6gicamente equipados para ambas
técnicas, pero mas orientados hacia la comunicacion lingiiistica, se habian convertido
en los grupos prototipicos del desarrollo posterior. Pero las formas especificas de la
técnica de comunicacion mas antigua no se limitaron a desaparecer; algunas de ellas
llegaron a incorporarse al nuevo prototipo hominido y se adaptaron a él.

Los seres humanos atn estan equipados con un instrumento automatico que les
hace chillar ruidosamente si experimentan dolor, comunicando asi su desazén a sus
semejantes. La sonrisa automatica del nifio de pecho, cuando ve a su madre, o suefia
con ella, es también una herencia del tipo mas antiguo. Hay otros ejemplos. Plantean
muchos interrogantes. ;Como se seleccionan automatismos como este para persistir,
o desaparecer, en el programa prototipico a un nuevo nivel de desarrollo? ;Como se
establecen las vias nerviosas precisas para un nuevo tipo de conexiones neurales?
Ademas, es probable que haya muchos casos en que la integracién de una via de
reaccion nueva en los programas de reaccion hereditaria del grupo se aproxime al
nivel de complejidad del lenguaje de investigacion que se utiliza para investigar esta
integracion y que lo sobrepase incluso.

Puede ayudamos una vez mas un simple ejemplo. Si se integra una pauta de
reaccion nueva en el nuevo programa prototipico de un grupo de animales mamiferos,
o si por el contrario se rechaza, podemos sentirnos impulsados a conceptualizar esta
pauta de innovacion en forma de dualismo conceptual, de integracion o rechazo.
Puede haber no sdlo dos alternativas, sino seis, o incluso veinte. Tomemos como
ejemplo la sonrisa. Las personas habituadas a la comunicacion lingiiistica pueden no
darse cuenta inmediatamente de que también la sonrisa es una forma de
comunicacion. Sin embargo, eso es lo que es. En este caso no es el aparato vocal sino
la cara quien hace de emisora de mensajes de persona a persona. Una sonrisa en la
cara de una persona es en primer lugar una sefial, una sefial del bienestar del emisor y
de los sentimientos amistosos que experimenta hacia el receptor del mensaje. Quiza
se pueda suponer que las formas ancestrales de la sonrisa de los adultos eran menos
variables de lo que son en el tnico tipo de hominidos supervivientes. L.a sonrisa,
como muchas otras comunicaciones mas animales, ain esta predeterminada
genéticamente y vinculada al presente inmediato. Sin embargo, en el caso de adultos
humanos la sonrisa muestra muy graficamente lo impropio de la dicotomia
conceptual acostumbrada de formas de conducta adquiridas e innatas al contrastarla
con los hechos observables.

Podriamos decir, a modo de propuesta, que sonreir es una antigua sefial bio y
sociogenética en una etapa anterior mayoritariamente bajo control precortical, que en
el curso del cambio hacia un mayor predominio cerebral ha pasado a estar en cierta
medida bajo control cortical. La sonrisa del nifio de pecho ain sigue siendo
predominantemente espontanea y automatica, una forma de conducta que depende de
la condicion general del organismo y que no esta, aun, evidentemente, bajo control
cortical. La sonrisa del vendedor que le da a uno la bienvenida en unos grandes

www.lectulandia.com - Pagina 96



almacenes es totalmente «impuesta»; la reordenacion de los musculos faciales en
forma de una sonrisa que es algo que identifican de forma innata todos los humanos
de la tierra como indicio de intenciones pacificas y amistosas, se produce en este caso
deliberadamente con absoluta independencia de los sentimientos reales del vendedor.
Entre la sonrisa espontanea del nifio de pecho que no puede mentir y la produccién
deliberada de una sonrisa por parte de un adulto independientemente de sus
sentimientos pueden apreciarse numerosas formas intermedias. Los adultos pueden
todavia sonreir espontaneamente, por ejemplo por las gracias de un nifio pequefio.
Pero pueden también reprimir la sonrisa si les parece inoportuna. Los miembros de
diferentes naciones pueden reaccionar con una sonrisa ante circunstancias distintas
segun las diferencias de su codigo nacional de conducta. Estas variaciones parecen
indicar distintas combinaciones de control cortical y precortical de la conducta
relacionada con la sonrisa. En suma, una investigacién mas detenida de esta forma
concreta de conducta humana puede permitimos entender mejor el hecho de que
todas las formas de conducta humana pueden emplazarse en el mapa del organismo
humano o, en otras palabras, emplazarse en algun lugar del tiempo y el espacio. Eso
no solo es aplicable a las comunicaciones preverbales sino también a las verbales, es
aplicable al pensamiento y al conocimiento. Todos tienen una posicion en el tiempo y
en el espacio.

Este ejemplo puede servir como recordatorio de que nos hallamos en una fase
muy primitiva de nuestra investigacion de estas cuestiones. La investigacion de
problemas de evolucion biolégica en las ciencias humanas puede dar facilmente la
impresion de una doctrina cientifica bien asentada y sin embargo ligeramente
anticuada. Las teorias de la evolucién en su forma popularizada suelen ser,
ciertamente, simplificaciones groseras. Hay quienes parecen creer que el proceso de
evolucion sigue su curso con una inevitabilidad automatica. Suponen, por ejemplo,
que el proceso de evolucion ha de desembocar necesariamente en la aparicion de una
especie de superhumanos derivada de la especie actual de humanos. Se presta
relativamente poca atencion al hecho de que la circunstancia de que la humanidad
alcanzase posicién dominante frente a muchas otras especies ha influido de modo
notorio en la lucha por la supervivencia entre ellas. En realidad, algunas especies
sobreviven y otras han perecido como consecuencia de acciones humanas. No se
presta la atencion que merece a la necesaria modificacién de la teoria de la evolucién
que impone el hecho de que la humanidad haya alcanzado una posicion hegemonica
en amplias zonas de la esfera del universo en el que pueden vivir animales y plantas.
La teoria de la evolucion, lejos de estar anticuada, se halla en su condicién actual
muy probablemente en una de las etapas primitivas de su carrera.

Lo mismo puede decirse de muchas otras tentativas de modelos teoricos de
procesos a largo plazo y a un nivel muy elevado de sintesis. La tentativa de Hegel de
una sintesis del desarrollo de las ideas en el marco europeo y el modelo de Comte de
etapas sucesivas de desarrollo del conocimiento son ejemplos caracteristicos. Desde

www.lectulandia.com - Pagina 97



una cierta distancia se puede ver mas claramente que estos intentos de sintesis del
desarrollo a largo plazo del conocimiento se hicieron, digamos, prematuramente. Se
hicieron en una época en la que los datos empiricos y el bagaje conceptual asequibles
para elaborar modelos globales del proceso a largo plazo del conocimiento humano
eran ain demasiado imperfectos para semejante tarea. En la elaboracion de estos
primitivos modelos de sintesis se hicieron muchas conjeturas inspiradas. La obra de
estos dos individuos sirvi6 a menudo en los siglos siguientes como ejemplo
disuasorio que demostraba que las tentativas de sintesis de procesos de larga duracién
en el campo de conocimiento estaban condenadas al fracaso.

La experiencia es instructiva, Al apartamos de la dinamica del conocimiento a
largo plazo reforzamos la tendencia a abordar el conocimiento como si fuese un
objeto estacionario de las ciencias naturales, hasta el punto de que la base previa de
nuestro cuadro global parece una mescolanza de fragmentos inconexos. Tenemos la
naturaleza, tenemos la cultura, tenemos el conocimiento, cientifico o de otro tipo,
tenemos la politica, la economia y los simbolos del lenguaje que lo abarcan todo,
pero como se coordina todo esto de un modo coherente es una cuestion que raras
veces se plantea y casi nunca se aclara. Sin embargo, no puede caber duda alguna de
que por muy inevitable que pueda parecer esta confusion de simbolos inconexos, los
procesos a los que estos simbolos se refieren se hallan en realidad conectados entre si
y con bastante frecuencia entretejidos. Naturaleza y cultura son un ejemplo elocuente.
Actualmente estos conceptos estan constituidos de tal modo que parece que se
refiriesen a segmentos totalmente independientes del mundo en el que vivimos los
humanos. Se utilizan bastante a menudo como si aludiesen a antipodas polares, a dos
esferas antagonicas de nuestra vida. También suele analizarse el conocimiento como
si su forma de existencia fuese la de una entidad desencantada y también en este caso
se representan simbodlicamente como antagonistas la organizacion biologica de los
humanos y sus conocimientos. Sin embargo, es la estructura de los seres humanos lo
que hace posible el conocimiento, igual que hace posible la comunicacion a través del
lenguaje y con ello la transmision de conocimiento de generacion en generacion.

Los seres humanos pueden adquirir una buena cuantia de conocimiento a traveés
de la experiencia individual, lo mismo que los monos y los elefantes. Pero en todos
estos casos el alcance del conocimiento que puede adquirirse a través de la
experiencia individual sin el uso de palabras es sumamente reducido. En realidad, la
adquisicién de un lenguaje da al ser humano acceso a un fondo social de
conocimiento que sOlo en tamafio es un multiplo de lo que puede aprender esa
persona Unicamente de la experiencia personal no verbal. El fondo de un lenguaje
contiene de hecho el sedimento de experiencias vividas en el curso de muchas
generaciones por muchos individuos distintos y depositadas alli de una forma
simbolica. No sélo influye en todas las experiencias personales de los propios
individuos, les permite también aprovechar experiencias y reflexiones de otros. En
suma, el conocimiento en el que se apoya la actuacion de los individuos experimenta

www.lectulandia.com - Pagina 98



una expansion explosiva si pasan a hallarse conectados a través de la adquisicion de
un lenguaje con el fondo de conocimientos de una sociedad.

Sea cual sea la via que se siga en esta reconstruccion hipotética del pasado, todas
llevan en ciertos aspectos a la misma conclusion: el que los humanos vivan juntos,
aunque exija represiones especificas del placer, otorga a la especie ventajas
supervivenciales superiores quizas a los de cualquier otra especie precisamente
porque con la ayuda de sus lenguas, de esos conjuntos de simbolos socialmente
regularizados, los individuos de una generacion posterior pueden hacer uso de los
resultados de las experiencias de generaciones anteriores. Pueden también olvidarlos.
Esta capacidad de servirse de conocimiento procedente de las experiencias y
reflexiones de generaciones anteriores potencia notablemente el valor supervivencial
que tiene el vivir juntos o, en otras palabras, en sociedad, para los miembros
individuales de esta. El proceso de crecimiento comunitario del conocimiento, con
sus equilibrios entre la asimilacion y el olvido del conocimiento adquirido a lo largo
de varias generaciones, es un campo aun no suficientemente estudiado. Podriamos
decir poco mas o menos que solo sobrevivieron a las pruebas implacables de las
luchas primigenias por la supervivencia aquellos antepasados nuestros que se
adaptaron a las exigencias de una vida en comun. En la actualidad llevan la voz
cantante formas de pensar que parecen indicar que vivir juntos en sociedades
significa vivir en oposicion a la naturaleza humana. En realidad todos los hitos con
que uno se tropieza en esta hipotética reconstruccion del pasado sefialan en direcciéon
opuesta. Indican que los humanos estan hechos por naturaleza para vivir juntos, una
vida que, vista con realismo, incluye luchas entre personas y en el grupo y su control
y direccion.

Pero los signos indicadores parecen sefialar en direccion opuesta debido, en parte
al menos, a que la forma tradicional de analisis y la formacion de simbolos derivada
de ella nos fuerzan a ver como manifestaciones de humanidad que existen por
separado lo que son s6lo en realidad diferentes funciones y diferentes perspectivas de
la misma manifestacién. Nos fuerzan a reflexionar sobre el lenguaje y a hablar de él
como si el lenguaje fuese un objeto separado del conocimiento, y del conocimiento
como si fuese un objeto separado del pensamiento, y del pensamiento como si fuese
un objeto separado del lenguaje, etc. Tendemos asi a bloquear una perspectiva de los
signos indicadores al considerar que existen por separado, e incluso que son opuestos
polares, aspectos de la humanidad que son en realidad basicamente idénticos y
funcionalmente interdependientes, como naturaleza humana y sociedad humana, o
lenguaje y conocimiento.

No hay duda de que la golondrina madre puede dar un ejemplo, y puede animar
desde lejos con su voz a la cria vacilante que esta a punto de emprender el primer
vuelo saliendo del nido, pero no tiene medio alguno de transferir a su cria el
conocimiento del vuelo que ha adquirido a través de la experiencia. Los monos
pueden adquirir conocimiento por imitacion, lo mismo que los humanos. Pueden

www.lectulandia.com - Pagina 99



aprender de ejemplos. Pero como ya dije, el campo del conocimiento adquirido sin
ningun uso de palabras es muy limitado. La singularidad de la organizacion neural y
vocal, incluyendo la capacidad humana notablemente ampliada de almacenar pautas
sonoras e imagenes mentales en la memoria, constituye una base organica para
almacenar y para movilizar conocimiento que no tiene igual en el mundo que
conocemos. No seria sorprendente que, dada la atmésfera intelectual de nuestra
época, se clasificase de materialismo la inclusion de aspectos biolégicos en una teoria
del lenguaje y del conocimiento. L.os hechos observables conducen inequivocamente
la investigacion hacia el problema de cémo se entrelazan un proceso natural de
crecimiento y un proceso social de aprendizaje. La costumbre tradicional de
conceptualizar observaciones en forma de opuestos polares oscurece el asunto. Al
conceptualizar problemas como este en forma de entidades que existen por separado
como naturaleza y cultura se ofrece un campo de batalla para el enfrentamiento de
materialistas e idealistas. En este caso, como en muchos otros, lo que impone una
formulacion del problema en términos de una cosa o la otra no son los hechos en si,
sino la tradicién social, el talante intelectual de los que formulan problemas de ese
modo.

Consideremos la clasificacion habitual de teorias como materialistas o idealistas.
La forma humana de orientacion con la ayuda del conocimiento, de comunicacion
con la ayuda de un lenguaje, exige estructuras biologicas especificas. Ejemplo de ello
son los sectores de la memoria notablemente ampliados de la especie humana y el
aparato vocal capaz en apariencia de producir una variedad infinita de pautas sonoras.
Pero este tipo de estructuras son dificilmente comparables con trozos de materia
como rocas o atomos de hidrogeno. Como ya he indicado antes, estas estructuras,
lejos de ser antagonicas respecto a la sociedad sélo pueden cumplir su funcion si
estan socialmente pautadas. La integracion de simbolos de estas estructuras en la
teoria del conocimiento no entrafia una reduccion intelectual de ideas a materia. Ni es
compatible con la idealizacién de ideas. La representacion simbolica de ideas como
entidades desencarnadas que existen fuera del espacio y del tiempo da origen a
teorias fantasmales sin ningun valor cognitivo. Es una experiencia extrafia vivir, por
decirlo asi, en un periodo de transicion del predominio de un paradigma en las teorias
del conocimiento al predominio de otro. Es muy posible que signifique pasar a una
era en la que polaridades habituales como la que se da entre materialismo e idealismo
parezcan tan irrelevantes como la disputa medieval entre nominalistas y realistas y en
la que la congruencia con la realidad del conocimiento predomine sobre el
dogmatismo ideoldgico incluso en el campo de las ciencias humanas.

Las etapas evolutivas por las que pasaron los antepasados de la humanidad actual,
en el camino de la comunicacion mayoritariamente a través de sefiales innatas a la
comunicacion mayoritariamente a través del lenguaje, son ain desconocidas en su
mayor parte. También lo es la biogénesis del uso de pautas sonoras socialmente
regularizadas como simbolos que pudieran entender emisores y receptores de un

www.lectulandia.com - Pagina 100



mensaje dentro del mismo grupo lingiiistico como simbolos del mismo objeto de
comunicacion. Pero ese vacio en nuestro conocimiento evolutivo no nos impide ver
muy claramente lo que diferencia la comunicacion animal de la humana, y qué
consecuencias tiene o tuvo esta diferencia en el desarrollo de la humanidad. Voy a
seleccionar en este marco dos de estas consecuencias a las que dedicaremos atencion
preferente.

En primer lugar, los medios de comunicacion de que disponen los animales estan
relativamente indiferenciados si los comparamos con los lenguajes humanos. Uno de
los supuestos posibles es que pueden haberse producido en pequefias etapas,
progresos de diferenciacion y el correspondiente progreso en integracion conceptual,
mezclandose a veces con arrebatos explosivos de cambio innovador en la misma
direccion. Supongamos que en un sector de grupos primates con comunicaciones
especificas de la especie surgiese un grupo con ciertas formas de comunicaciones
verbales mucho mas diferenciadas, cuyo significado simboélico conociesen sélo los
miembros de ese grupo. Ese tipo de diferenciacion no soélo podria producir una
cooperacion mas diferenciada de los miembros del grupo en caso de luchas con otros
grupos de protohumanos o de animales, sino que podia fortalecer también la cohesion
de ese grupo en accion. Solo los miembros de ese grupo conocerian el significado de
este aumento de diferenciacién de las pautas sonoras. So6lo ellos podrian actuar en
consecuencia. De ese modo, el crecimiento, por aprendizaje de la diferenciacion
especifica de grupo, podria haber ayudado a aumentar la cohesiéon de un grupo. Esto
aumentaria la capacidad de sus miembros para coordinar sus actividades. L.a cohesion
suplementaria habria dado a ese grupo muchas ventajas, pudo ayudarte a aumentar
sus posibilidades de éxito en la caza y en las rivalidades intercomunales. Un grupo
podria aprender a modificar los gritos habituales especificos de la especie ante la
proximidad de un enemigo segun la direccion por la que el enemigo llegase, o segin
el tipo de enemigo que se pudiese esperar. En una palabra, la mayor variabilidad del
medio de comunicacion brindaba al grupo ventajas evolutivas.

En segundo lugar, una de las ventajas mas notorias de la comunicacion lingiiistica
humana respecto a la comunicacion animal, ya sea esta comunicacion postural, vocal
o de todo el cuerpo, es la precision relativamente elevada de la informaciéon que se
transmite de persona a persona. Las comunicaciones verbales pueden ser también,
comparadas con intercambios preverbales, mas flexibles, mas adaptables a una gran
variedad de situaciones. Una de las direcciones del cambio de una comunicacién
principalmente por medio de sefiales innatas a la comunicacion principalmente por
simbolos aprendidos es la que conduce a un distanciamiento mayor tanto de los
objetos de comunicacion como de los sujetos, de las personas de los propios
emisores. Las comunicaciones animales constituyen en muy alto grado informacion
sobre el sujeto, sobre la condicion del que las produce. Los humanos no han perdido
ni mucho menos esa capacidad. Pero la representacion de la propia condiciéon por
medio de simbolos especificos del grupo presupone una capacidad para distanciar el

www.lectulandia.com - Pagina 101



mensaje de sujeto y objeto de la que carecen los organismos prehumanos. Aunque las
comunicaciones verbales exijan mayor distanciamiento de sujeto y objeto que las
comunicaciones animales, pueden en virtud de su flexibilidad pasar de centrarse mas
en el sujeto a centrarse mas en el objeto, y a la inversa. Se puede hacer que se centren
mas en el objeto o mas en el sujeto, que se distancien o que se impliquen mas.
Consideremos por ejemplo el mensaje «nosotros hablamos inglés». Puede ser un
mensaje sumamente distanciado y orientado al hecho. Puede ser también una
advertencia muy personal a alguien que osase hablar cualquier otro idioma. El
mensaje tiene su aspecto relacionado con el hecho que impide que influya en su
significado la condicién del emisor. Puede servir, al mismo tiempo, como medio para
comunicar a otros la condicién del emisor. Esta mas centrado en el objeto que el
maullido de un gato, pero tiene también un ambito limitado para transmitir a otros la
condicion del emisor. Hasta un examen rudimentario del lenguaje nos muestra que
una simple polarizacion como la de «subjetivo» u «objetivo» o, en realidad, de
«sujeto» y «objeto» no sirve ya.

De hecho, hasta el brevisimo examen de comunicaciones simples como «nosotros
hablamos inglés» puede mostrar la impropiedad de teorias del conocimiento que
menosprecian el aspecto lingiiistico del conocimiento. Pueden encarcelar Ia
imaginacion en un paisaje ontologico definido por la formula «aqui estoy yo..., el
mundo exterior esta ahi. ;Como puedo tener seguridad de que las imagenes que se
forman dentro de mi del mundo exterior corresponden a ese mundo tal como es en
realidad independientemente de mi?». El paisaje cambia si se presta la debida
atencion al hecho de que el mensaje esta codificado y que el c6digo, mirémoslo como
lo miremos, se ha desarrollado con el tiempo en una unidad social concreta como
vehiculo principal de comunicacién de esta, como su lenguaje. Transmitiendo su
lenguaje y sus recursos de conocimiento a la nueva generacion se logra que los nifios
lleguen a ser plenamente humanos. Estan predispuestos por naturaleza para asimilar
simbolos como medio de comunicacion y orientacion. Su proceso natural de
crecimiento les prepara para integrar los productos sociales. No se puede pasar por
alto la estrecha interdependencia del crecimiento natural y el social. Sin ella los
humanos no pueden desarrollar medios adecuados de orientacion y autorregulacion.
Pero lo cierto es que en el caso humano tiende a menospreciarse el entrelazamiento
de procesos naturales y sociales. Bloqueos de percepcion, cuyas razones no es preciso
investigar aqui, tienden a concentrar la atencion en casos donde naturaleza y sociedad
parecen interponerse cada uno en el camino del otro.

La falta de comprension, de la naturaleza y la funcién de los simbolos sociales, el
que no se haya logrado aportar en realidad una teoria del simbolo adecuada, son
algunas de las razones de que haya este vacio en el bagaje cientifico actual. Sin
embargo, las tentativas de llenar ese vacio exigen, y pueden a su vez estimular,
cambios de largo alcance en los propios supuestos basicos, y esa no es tarea facil.
Pueden exigir, por ejemplo, una ruptura con la tradicion, segun la cual parece que el

www.lectulandia.com - Pagina 102



enfoque cientifico de los problemas de la naturaleza pudiesen descubrirlo en
cualquier momento individuos a los que se dejase de nuevo s6lo con sus recursos
individuales y con total independencia del desarrollo de un fondo social de
conocimientos en su sociedad y en la humanidad. Este es uno de los supuestos
basicos de los filosofos de la corriente general que siguen en la linea de Descartes,
Kant y Popper. En el caso de los seres humanos, y solo en ese caso, la transmision de
conocimiento por medio de simbolos sociales permite a generaciones posteriores
edificar sobre los conocimientos de generaciones anteriores, revisarlos y ampliarlos.
El crecimiento intergeneracional del conocimiento es, como la comunicacion
lingiiistica, exclusivamente humano. Aunque proceda del mundo animal no tiene
precedentes en él. Ya he indicado que le acompafian otras innovaciones evolutivas,
como el predominio cerebral de unos sectores de memoria, muy ampliados y
probablemente reestructurados, en los que puede almacenarse conocimiento en forma
de simbolos.

¢Pero no actia también el lenguaje con el que uno ha sido educado como una
barrera que bloquea el acceso a nuevo conocimiento? ¢El propio fondo de
conocimiento heredado no se interpone entre la gente, los usuarios del lenguaje, y los
propios acontecimientos de este mundo? ;No estamos encarcelados tras los firmes
muros de simbolos sociales heredados sin los que el mundo en el que vivimos
permaneceria desconocido? Una de las dificultades a que se enfrenta uno si intenta
hallar una respuesta a estas cuestiones es la busqueda casi automatica de una
imagineria espacial que facilite la comprensién. Podemos sentir, por ejemplo, la
tentacion de preguntar si lenguaje y conocimiento tienen el caracter de una ventana o
de un telén. Sin embargo, ningun simil espacial nos es ttil aqui. L.os simbolos no son
cuadros o espejos del mundo; no son ni ventanas ni telones. No tienen una funcion
imitativa, pictorica, tienen una funcién representativa. Representan objetos de
comunicacion dentro de una comunidad lingiiistica sin otra razén mas que la de la
naturaleza humana que prepara al nifio en proceso de maduracion para su
impregnacion con un lenguaje comunal y la de la tradicion social que ha hecho que
pautas sonoras especificas sean representativas de objetos de comunicacion
especificos. El concepto de significado es una forma ttil no espacial de abordar estos
problemas. En el marco de los idiomas representa la funciéon simboélica de pautas
sonoras utilizadas como medio de comunicacion verbal. La conciencia del caracter
social de los idiomas, de su funcién como medio de comunicaciéon entre una
pluralidad de seres humanos, es esencial para entender su funcién simbélica y, por
tanto, para entender el término «significado». El que las palabras tienen un
significado puede parecer facilmente un misterio si sirven como marco de referencia
individuos aislados. No necesitariamos un lenguaje si pudiésemos vivir en situacion
de aislamiento. Partiendo de ese supuesto podria parecer inexplicable que las pautas
sonoras de un lenguaje representen simbolicamente los mismos datos o, en otras
palabras, tengan el mismo significado para diferentes individuos. En la etapa actual

www.lectulandia.com - Pagina 103



hace falta un gran impulso de autodistanciamiento para darse cuenta de que el punto
de partida para investigaciones de este género no es uno mismo concebido como una
persona en situacion de aislamiento, sino formaciones sociales, figuraciones
elaboradas por una pluralidad de seres humanos, por otros ademas de por uno mismo.
La naturaleza del significado deja de ser un misterio si se comprende esto.

Las ondas sonoras que producen la garganta y la boca de una persona estan
destinadas a los oidos de otra persona y no tienen sentido sin algin otro que pueda
recibirlas. Todo lo que los miembros de una comunidad lingiiistica pueden
experimentar y comunicarse articuladamente puede localizarse en su lenguaje.
Representa el mundo entero tal como ellos lo experimentan. El tejido de simbolos lo
abarca todo, lo mismo que el espacio y el tiempo. Como he indicado ya, puede muy
bien concebirse como otra dimensién. Todo lo que se conoce, se conoce por su
nombre. El suceso sin nombre es aterrador. Los seres humanos no podrian sobrevivir
si los simbolos del lenguaje no fuesen en cierta medida congruentes con la realidad,
con los datos que representan. Su orientacion seria deficiente, su comunicacién
estaria llena de malentendidos. Pero el lenguaje puede contener también simples
falacias. Es decir, el lenguaje puede ofrecer una representacion sumamente precisa de
la realidad y representaciones erroneas. Podemos intentar desarraigar estas ultimas
aunque han disminuido notablemente en algunos sectores de nuestros idiomas, sobre
todo en los que representan el universo fisico. Pero junto con representaciones
congruentes con la realidad abundan en los idiomas, de pasado y presente, fantasias
comunales.

Podemos aclarar la relaciéon entre los simbolos sonoros representativos y lo que
representan sin aludir a la funcién que tienen estos simbolos para los seres humanos.
El procedimiento tradicional, la descripcion de la relacién entre el simbolo sonoro
«mesa» y la mesa de nuestra sala de estar como la relacion entre una afirmacion
general y un caso particular, no es erroneo, pero no basta. No ayuda a aclarar por qué
los seres humanos pueden utilizar versiones generalizadoras de simbolos. Eso sélo se
aprecia si se presta atencion a la funcion de tos simbolos. El concepto general «mesa»
sirve a aquellos que lo utilizan como medio de orientacién. Activado en su reserva
mnemotécnica les ayuda a identificar objetos concretos, a determinar su naturaleza y
el lugar que ocupan entre los multiples acontecimientos del universo. Tiene también
una funciéon como medio de comunicacion. Permite a los individuos analizar entre
ellos problemas de objetos concretos, por ejemplo una mesa determinada, ain cuando
no estén presentes aqui y ahora. Los conceptos generales forman parte del fondo
comun de un idioma. Hasta los adversarios pueden compartirlos.

El reconocimiento del hecho de que dependemos totalmente de simbolos
comunales para nuestra comunicaciéon y orientacion puede provocar un sentimiento
claustrofébico. ¢ Nunca podemos salir entonces de la 6rbita de los simbolos y afrontar
cara a cara hechos que existen independientemente de ellos o del mundo de los
humanos en general? Quizas convenga diferenciar mas claramente el modo de

www.lectulandia.com - Pagina 104



existencia y el modo de representacion de los hechos. El que los seres humanos
dependan para su orientacion del uso de simbolos sociales es perfectamente
compatible con la posibilidad de decir que los objetos existen independientemente de
los seres humanos. Es probable que todos los grupos lingiiisticos del mundo tengan
un simbolo sonoro propio para lo que en la version del idioma en que esta escrito esto
se conoce como el sol o la luna. Eso no excluye la posibilidad de decir que esos
cuerpos celestes existen independientemente de los seres humanos si es eso lo que
quiere decir uno. El considerar el sol y la luna como dioses o diosas y fantasias
colectivas de ese temor pueden haber bloqueado durante un tiempo la transformacion
de los términos «sol» y «luna» en el sentido de una mayor congruencia con la
realidad. El ejemplo muestra hasta qué punto puede variar el equilibrio entre
congruencia con la fantasia y con la realidad en el significado de las palabras. Dicho
equilibrio se ha alterado de un modo notorio en favor de la realidad, especialmente en
el campo de la naturaleza fisica. Puede servimos de nuevo de ejemplo el concepto
sol. Estaba fuertemente orientado hacia la fantasia y ha ido orientandose cada vez
mas a lo largo del tiempo hacia una congruencia con la realidad. Asi pues, el
problema de en qué medida favorece o bloquea un lenguaje el acceso a los hechos tal
cual son realmente depende en gran parte de la etapa de desarrollo del lenguaje y del
conocimiento en la que el individuo nace.

El significado de las pautas sonoras, su contenido simbolico, puede cambiar. Los
hechos demuestran que los fallos del conocimiento pueden corregirse a lo largo de las
generaciones. Pueden representar claramente tos objetos como si poseyeran una
estructura propia y una existencia independiente. Si en un periodo determinado
elementos de un lenguaje deforman la realidad, y no hay duda de que pueden hacerlo,
el defecto puede enmendarse. Pero el margen de correcciones es limitado cuando se
han asentado cambios de significado en el conjunto de la sociedad, asi como
alteraciones o innovaciones de pautas sonoras. Este es uno de los rasgos
fundamentales que diferencian los bloqueos y distorsiones cognitivos producidos por
los idiomas de las inseguridades cognitivas debidas tedricamente a unidades
transcendentales. Los primeros son modificables, son corregibles. Las segundas no;
se describen como invariables, como eternamente idénticas en todos los seres
humanos y como totalmente impermeables a nuevas experiencias. La duda basica, la
inseguridad fundamental respecto a si los seres humanos pueden llegar alguna vez a
adquirir conocimiento del mundo tal como es realmente, que ha llegado a convertirse
en un leitmotiv de la corriente general de la filosofia desde que la formul6 Descartes,
se basa en un extrafio supuesto que raras veces se formula explicitamente. Parece
indicar que las funciones cognitivas de los seres humanos se desarrollaron en un
principio por su cuenta, independientemente de un mundo que hay que identificar, y
que los seres humanos, tras desarrollarse al principio sin objeto de cognicion durante
un tiempo, por accidente como si dijésemos, entraron luego en un mundo ajeno. Pero
eso es una fabula. Los seres humanos se han desarrollado dentro de un mundo. Sus

www.lectulandia.com - Pagina 105



funciones cognitivas evolucionaron en contacto constante con objetos que habia que
identificar. La emancipacion simbolica en cuyo curso los medios de comunicacién
socialmente adquiridos llegaron a imponerse sobre los que estaban fijados
genéticamente permitio a los humanos adaptar su juicio y sus actuaciones a una
variedad casi infinita de situaciones. Los humanos no entraron en el mundo como
ajenos a €él. Sujeto y objeto forman parte del mismo mundo. La tendencia
bioloégicamente predeterminada de los humanos a formar simbolos sonoros de todo lo
que experimentan y pueden desear comunicar a otros da testimonio de este hecho.
Las categorias que utilizan en cualquier momento dado en sus comunicaciones
mutuas se han desarrollado y pueden desarrollarse ain mas en su comunicacion
ininterrumpida con el mundo no humano.

Por otra parte, el supuesto aparato cognitivo de los humanos, y la duda
transcendental vinculada a él no s6lo se exponen, en contraste con el lenguaje y el
conocimiento, como totalmente invariables, sino también como productos de otro
mundo que se han formado completamente aislados de sus objetos. El sujeto y el
objeto antipodas filosoficos y los supuestos derivados de ellos son totalmente
estacionarios. Suelen estar encerrados en un molde no procesual. Si datos sdlo
observables como cambiantes, como sucesos en una condicién de flujo, se presentan
en la simbolizacién cientifica como totalmente inalterables, como completamente no
procesuales, nos encontramos normalmente con problemas fantasmales que no tienen
solucion. Uno de ellos es el que nos encontramos aqui. Las pautas del lenguaje y del
conocimiento que los individuos aprenden de pequefios, que existian antes de que
ellos existieran, no estan colgando en el aire. También ellas tienen que haber sido
representadas por personas individuales. Pero no se puede parar ahi. Quizas podamos
ver que se equivocan los que afirman que el lenguaje es solo la suma total del habla
de hablantes individuales. La ideologia oscurece en este caso el hecho evidente de
que los individuos no tienen libertad para emitir los sonidos lingiiisticos que les
apetezca. Para que les entiendan tienen que utilizar el mismo lenguaje que los otros
miembros de su grupo. Asi pues, un lenguaje tiene un grado de autonomia respecto a
cualquier individuo concreto que lo bable. Sin embargo, sdlo existe si lo hablan
individuos humanos.

Por tanto, la afirmaciéon de que todos los individuos humanos necesitan por
naturaleza las pautas de un fondo de conocimiento y de lenguaje preexistente, que a
su vez tiene que haber sido el logro de individuos humanos que han absorbido el
lenguaje y el conocimiento de generaciones anteriores, puede metemos en un
atolladero. Ambas afirmaciones son validas: cada individuo aprende un lenguaje
social «preexistente» y «un lenguaje social que exige hablantes individuales». Si el
problema (lenguaje previo a individuos, individuos previos a lenguaje) se formula de
un modo estacionario, el problema es insoluble. Invita a buscar principios absolutos
donde no pueden hallarse. Pues el encadenamiento de generaciones es un proceso
continuo y en procesos de este tipo nunca hay principios absolutos. Todo ser humano

www.lectulandia.com - Pagina 106



aprende un idioma de otros individuos, pero estos otros individuos también
aprendieron su idioma de otros individuos. Asi pues, ;donde se inici6 la secuencia?
La necesidad de hallar principios absolutos forma parte del habito social de nuestra
época. Y como tal puede cambiar. Aln es pronto para un cambio, pero es probable
que aumente la necesidad de él. Los hechos comprobados, aunque sean escasos,
indican un proceso sin principio con fases cambiantes, pero sin absolutamente ningiin
corte. No hay ningtin motivo para suponer que nuestro equipamiento teorico no pueda
adaptarse al manejo de procesos de este género. No estamos condenados eternamente
a buscar causas y principios donde en realidad no existen. Ayuda mucho a orientarse
rellenar las carencias de hechos comprobados con hipétesis. El concepto de un
proceso evolutivo continuado se ajusta bien a esta tarea. En la actualidad no tenemos
ninguna prueba y, que yo sepa, ni siquiera una hipotesis de como la comunicacion
mayoritariamente a través de seflales fijadas genéticamente se convirti6 en
comunicacion sobre todo por simbolos aprendidos, pero podemos considerar que es
un postulado muy probable el de que esa emancipacion simbolica se produjo. La
alternativa es el mito.

¢Qué clase de modelo surge si el proceso continuado se representa como tal? Ya
he dicho antes que es necesario diferenciar entre un proceso de evolucién y un
proceso de desarrollo. Aqui, en un nuevo nivel de la espiral cognitiva, tenemos un
ejemplo. Lo que surge si intentamos llenar los vacios con hipotesis es en primer lugar
el cuadro ya familiar de un proceso evolutivo en cuyo curso el predominio de sefiales
heredadas biologicamente dio paso al de los simbolos sociales adquiridos
individualmente como medio dé comunicacion. Estos simbolos eran sumamente
maleables y versatiles. Estaban sometidos a cambios como consecuencia de cambios
en la suerte de un grupo o simplemente de sucesos coincidentes. Asi, el predominio
de la comunicacion simbdlica entre nuestros antepasados como consecuencia de un
proceso evolutivo dio origen a un proceso de cambio que no era de caracter
evolutivo, que no estaba determinado por estructuras genéticas. Dio origen a un tipo
de proceso puramente social, de desarrollo.

El propio proceso evolutivo, es lo que se supone, cre6 condiciones que pusieron
en movimiento procesos de desarrollo. No hay ninguna necesidad de suponer que la
evolucion se detuvo en los ancestros de la humanidad al iniciarse procesos de
desarrollo. Es posible que grupos de la estirpe ancestral estuviesen sometidos a
ambos tipos de cambio. Los individuos del paleolitico, por ejemplo, no sélo sufrieron
cambios evolutivos, sino que fueron perfeccionando también muy poco a poco sus
herramientas, lo que fue un cambio de desarrollo. Nada parece saberse hasta el
momento sobre la capacidad de comunicacion por medio de lenguajes. Fuese la que
fuese, este es un ejemplo de ambos tipos de cambio actuando en grupos de la misma
estirpe.

En el caso del tnico tipo superviviente de hominidos los cambios de lenguaje y
los avances en el conocimiento son buenos ejemplos de un tipo de cambio s6lo de

www.lectulandia.com - Pagina 107



desarrollo. Es dificil determinar si la humanidad esta sometida a cambios evolutivos.
Los humanos, en una lucha constante por la supervivencia, han obtenido la
supremacia sobre amplios sectores del mundo animal. En esos sectores se han
convertido en los triunfadores de la lucha por la supervivencia. En su caso ha dejado
practicamente de ser operativa una de las palancas principales del cambio evolutivo,
la rivalidad entre especies casi igualmente poderosas. Por otra parte, se ha acelerado
el cambio de tipo desarrollo. En algunos aspectos las condiciones bajo las cuales se
produce, segun la teoria clasica de Darwin, la evolucién de nuevas especies, han
cambiado radicalmente. Hay sectores del mundo animal en los que el proceso
imprevisto de evolucion atn continia como antes. Pero hay un gran sector en que
casi han cesado la libre lucha por la supervivencia y la seleccién por supervivencia
del mas apto. Alli, la humanidad ha surgido como el tipo de seres vivos mas apto o,
mejor dicho, el mas poderoso. Si continda la evolucién, lo mas probable es que se
trate de un proceso planeado, una evolucion planeada de consecuencias no
pretendidas. La humanidad ha llegado a dominar a la mayoria de sus enemigos y
rivales potenciales del reino animal, aunque a nivel de virus y bacilos continue la
lucha. En otros niveles los humanos detentan mayoritariamente el control. Han
matado, enjaulado o confinado en reservas a otras especies animales y estan
empezando a darse cuenta ahora de que el dominio sobre los otros entrafia cierta
responsabilidad respecto a ellos.

No es una cuestion ociosa en este marco preguntarse coOmo consiguio la
humanidad alcanzar la supremacia a esos niveles. Entre las respuestas actuales a esta
pregunta, las mas conocidas son las que se centran en el individuo. Se puede recurrir
a la inteligencia superior de los seres humanos, a la superioridad de su poder de
raciocinio. O también a la capacidad que tienen los seres humanos para elaborar
utiles y herramientas. Pero es casi indudable que lo que ha jugado en la practica un
papel decisivo en el excedente de poder que han alcanzado sobre otras especies ha
sido su facultad de transmitir conocimiento en forma de simbolos de una generacién a
otra y (a pesar de retrocesos) el aumento continuo de conocimientos congruentes con
la realidad a lo largo de milenios que hizo posible su transmision intergeneracional
continuada.

El tipo tradicional de inevitabilidad del desarrollo tenia un fuerte tono naturalista.
Se dio casi por supuesto que era inevitable una evolucién como la que postulaban
Darwin y sus seguidores y que continuaria eternamente. Hubo quien dedujo de ello
que la teoria de la evolucion entrafiaba una prediccion segun la cual tarde o temprano
la especie humana vendria seguida de otra version mejorada, lo mismo que los
hominidos siguieron a los monos. No defendemos aqui este supuesto. Sin embargo,
todo desarrollo social se basa en ciertas condiciones. Si esas condiciones cambian o
desaparecen el desarrollo consiguiente es también probable que cambie o que
concluya. La ascension de la humanidad como grupo dominante en amplios sectores
del mundo animal es un ejemplo de ello. La inevitabilidad tipo camisa de fuerza del

www.lectulandia.com - Pagina 108



proceso evolutivo, que en siglos anteriores se daba casi por supuesta, oculta la
complejidad del problema. Entrafia por ejemplo una linea recta de desarrollo en la
direccion del progreso. En un examen mas detenido uno descubre normalmente que
se trata de un avance en un sector sumamente especifico de la sociedad. Puede ir
acompafiada de lo que pueden parecer retrospectivamente pasos atras.

Este no es el lugar adecuado para una exposicion mas completa de los problemas
de la inevitabilidad y el progreso de tipo desarrollo. Baste con decir explicitamente lo
que se ha indicado implicitamente una y otra vez, que ni el concepto de evolucion ni
el de desarrollo entrafian tal como se usan aqui una inevitabilidad tipo camisa de
fuerza ni una direccion unilateral hacia el progreso. Lo que entrafian es un orden
segun el cual problemas y soluciones de problemas de una etapa posterior presuponen
una solucion de problemas de una etapa anterior. Lo ultimo precede necesariamente a
lo primero, pero lo primero no sigue necesaria e inevitablemente a lo ultimo.
Repitiendo el punto esencial diremos que los avances en el conocimiento de este tipo
pueden permitir a la humanidad controlar sectores de problemas que antes eran
inaccesibles. Puede actuar también como una barrera para ampliaciones posteriores
del conocimiento. Quizas valga la pena indicar una vez mas que esta es la diferencia
fundamental entre las unidades trascendentales tradicionalmente asumidas, que dan
origen a la duda respecto a si los seres humanos seran capaces de adquirir
conocimiento del mundo tal como es independientemente de ellos. Estas unidades
transcendentales se exponen de un modo naturalista como inamovibles y eternas. A
diferencia de ellas, los simbolos como intermediarios entre sujetos y objetos son
variables. Pueden llegar a ser mas o menos congruentes con la realidad. De hecho,
algunos simbolos de la naturaleza han llegado a ser y pueden por tanto llegar a ser en
el futuro plenamente congruentes con la realidad que representan.

Esta variabilidad de los lenguajes, el hecho de que puedan llegar a ser mas o
menos congruentes con la realidad y modificar completamente pauta y significado, es
perfectamente compatible con el hecho de que los lenguajes tienen ciertas funciones
en comun, en todas las etapas de desarrollo. Quizas baste con mencionar una de ellas.
Muestra claramente la funcion del lenguaje como medio de comunicacion entre una
pluralidad de seres humanos. Me refiero a la funcién que en la mayoria de las lenguas
europeas modernas se representa por la serie de pronombres personales. Esta serie
sirve, junto con la forma gramatical correspondiente de un verbo, como medio
indispensable de orientacion. Indica a qué persona o grupo de personas se refiere una
expresion concreta. Indica si se refiere al hablante o a un grupo al que pertenece el
hablante, si se refiere a una persona que esta presente, a la que el hablante se dirige, o
a un grupo al que pertenece la persona a la que se dirige y por ultimo a una persona
no presente en el momento y en el lugar, a la tercera persona o a un grupo al que la
persona ausente representa. L.a forma gramatical concreta que representa esta funcion
puede variar. En latin, por ejemplo, la primera persona del singular esta representada
simbodlicamente por una forma del propio verbo correspondiente. Ego, una palabra

www.lectulandia.com - Pagina 109



independiente, sdlo se utiliza si uno quiere subrayar el hecho de que esta o aquella
actividad esta relacionada con uno mismo. Pero sea cual sea la forma gramatical
concreta, se utiliza para representar esta funcion; esto mismo se halla presente en una
u otra forma en todas las lenguas conocidas. Si no fuese asi seria un caos. Las
funciones que cumplen los pronombres personales, comparadas con el caracter que
tienen las comunicaciones de los animales, espontaneas y autocentradas, son
indicativas de un autodistanciamiento y una concentracion en el objeto mayores que
la comunicacién por medio de un lenguaje exige a sus usuarios. Para utilizar del
modo adecuado una representacion simbdlica de la propia persona, por ejemplo los
pronombres personales «tti» y «yo», tenemos que ser capaces de miramos a Nnosotros
mismos, digamos, desde una cierta distancia. L.os lenguajes humanos representan
todos ellos un nivel mas elevado de concentracion en el objeto, comparados con las
comunicaciones animales. Este nivel de concentracion en el objeto impone a todos
los idiomas ciertas caracteristicas estructurales comunes. Una de estas caracteristicas
es la funcion que cumplen en algunos idiomas los pronombres personales. Las
hipotesis sobre la estructura de los idiomas suelen exponerse sin comparaciones
evolutivas. Mientras no se tenga en cuenta el hecho de que la capacidad de
comunicarse por medio de un idioma es una etapa de un proceso evolutivo, no podran
apreciarse claramente las caracteristicas comunes de los objetos.

He aqui un ejemplo. Si la comunicacion por medio del lenguaje surgio de la
comunicacion prelingliistica por pequefias etapas, por medio de un avance
transcendental relativamente rapido o por medio de ambas cosas, su evolucion
constituyé un aspecto significativo de la evolucion de la tinica especie humana viva.
Aunque los detalles de este proceso son mayoritariamente desconocidos, algunos de
sus resultados, algunos detalles del cambio, se destacan con bastante claridad. El
mayor distanciamiento, la mayor concentracion en el objeto de los idiomas no destaca
claramente a menos que comparemos la comunicacion lingiiistica con la
comunicacién animal. Pero hay otras caracteristicas estructurales cuya funcion y
significado pueden no salir a la luz si consideramos el lenguaje s6lo un sintoma de
una mente humana aparentemente invariable, si consideramos los idiomas como
muchas otras caracteristicas de los humanos resultado de un proceso evolutivo que
puede continuar o no.

La mayor variabilidad, la flexibilidad y sobre todo la capacidad de ampliacién,
son algunas de las caracteristicas que diferencian la comunicacién lingiiistica humana
de la comunicacion animal. Esta tltima se halla limitada a funciones estrechamente
relacionadas con la condicion del sujeto comunicante y tiene por tanto un ambito
relativamente limitado. Una de las caracteristicas biotécnicas innovadoras de los
lenguajes es su elasticidad, su adaptabilidad casi infinita a las nuevas experiencias
sociales. Las nuevas experiencias sociales, y entre ellas los nuevos inventos y
descubrimientos, se representan simbolicamente tarde o temprano en el idioma de un
grupo humano. La cuestion de si la capacidad de aprendizaje humana distintiva que

www.lectulandia.com - Pagina 110



permite realizar innovaciones técnicas y organizativas podria haberse desarrollado del
modo que lo hizo, si los seres humanos no tuviesen la capacidad de hablar entre ellos
de nuevas experiencias, de comunicarse representando tarde o temprano las nuevas
experiencias simboélicamente por medio de nuevas pautas sonoras, es cuestion que
exige mas investigacion. Una buena parte de las pruebas que tenemos indican que la
capacidad de ampliar un fondo social determinado de lenguaje y de conocimiento por
medio de innovaciones, a través de pautas sonoras y de lo que simbolicamente
representen, constituye una condicion previa indispensable de las innovaciones
cientificas y técnicas. ¢Podria haberse ensanchado el conocimiento humano como lo
hizo por ejemplo desde la construccion de hachas para la caza a la de computadoras,
desde la pereepcion del sol como un dios o el vehiculo de un dios a su percepcién
como una especie de homo ardiente de helio, sin el caracter enormemente flexible y
amplio de los lenguajes de pautas sonoras que sirvieron a los humanos como medio
de comunicar conocimiento de individuo a individuo y de generacion en generacion?
No hay duda de que en términos evolutivos la funcion primaria del lenguaje es la
de ser hablado, el uso de las pautas sonoras como simbolos de comunicacion entre
individuos. Pero no es la tnica funcion. Ya he llamado la atencion sobre el hecho de
que leer es una forma de utilizar las funciones del simbolo sin producir pautas
sonoras, y lo mismo puede decirse de escribir. En estos casos, las pautas sensoriales
de sonido han sido substituidas por las pautas sensoriales de vision. Pero hay usos del
lenguaje sin uso manifiesto de pautas sensoriales. E1 modo mejor conocido de utilizar
el lenguaje, solo manipulando simbolos y despojandolos de toda conexion visible con
pautas sensoriales, son ciertamente formas de lo que llamamos pensar. En estos casos,
los simbolos retienen, a lo que parece, las pautas que han recibido en relacion con el
lenguaje o los lenguajes de la persona que piensa. Pero el proceso de aprendizaje ha
hecho posible entregarse a una especie de hablar silencioso, a la manipulacion de
simbolos sonoros sin emitir un sonido, sin la menor actividad sensorial tangible. Sin
embargo, el lenguaje silencioso del pensamiento puede transformarse siempre en
lenguaje hablado. Hay de todos modos otras formas que parecen consistir, en
apariencia, en una manipulacién de simbolos sin las pautas de frases del lenguaje
hablado, o con una conexion bastante débil con ellas como maximo. Este tipo de
pensamiento simbolico puede diluirse imperceptiblemente en la manipulacion de
imagenes no verbales que mencionamos antes. Las frases pueden reducirse a palabras
clave que pueden fundirse a su vez con imagenes. No siempre es facil transformar el
pensamiento o el conocimiento de este tipo en lenguaje hablado, aunque el pautado
de simbolos, por lo que se puede decir en esta etapa, se mantiene practicamente
idéntico al que reciben los simbolos en el idioma de una sociedad concreta. Es
preciso un examen mas detenido y detallado para determinar hasta qué punto se
manifiestan a este nivel incluso diferencias de lenguaje y por tanto de habito social.
¢Los que hablan francés utiliza a este nivel incluso simbolos de un modo distinto a
los que hablan inglés, y estos de un modo distinto a aquellos cuya lengua madre es el

www.lectulandia.com - Pagina 111



espafiol o el aleman? Me doy cuenta de que, con todo esto, estoy planteando
problemas en vez de resolverlos. Pero los problemas también destacan una cuestion
significativa en este marco. Nos vemos obligados de nuevo a tomar conciencia de que
lenguaje, pensamiento y conocimiento no pueden abordarse como si existiesen en
compartimentos separados. No pueden considerarse sujeto material de teorias
distintas. La especializacion no es util ya. Hace falta una teoria unificada que los
abarque a todos.

Es facil percibir que el lenguaje tiene sus aspectos materiales. Para cumplir su
funcion como medio de comunicacion, no sélo debe ser hablado; ha de ser también
oido. La pauta sonora ha de desplazarse de una persona que envia un mensaje a una
persona o personas que lo reciben. Nos encontramos de nuevo con el desarrollo de un
grupo de humanos con su idioma especifico y con otros habitos caracteristicos como
una especie de a priori social. Existe previamente a cualquier experiencia del ser
humano recién nacido y ayuda a modelar su facultad de hablar, pensar y conocer. Esta
disposicion biosocial es la condicion de continuidad en el desarrollo del lenguaje, el
pensamiento y el conocimiento. Explica la persistencia con que se mantienen a lo
largo de generaciones en muchos casos caracteristicas distintivas del desarrollo de
sociedades diferentes o, como suele decirse, de culturas diferentes. Sin embargo, para
entender mejor el caracter trascendental de esta disposicion no basta con comparar
sociedades humanas diferentes entre si. Su significado pleno s6lo se destaca
claramente si nos elevamos a un nivel superior de sintesis y comparamos sociedades
humanas con sociedades animales. .os miembros de las primeras se comunican
principalmente por medio de un lenguaje aprendido; los de las segundas se hallan por
lo que se refiere a su medio de comunicacién vinculados en mucha mayor cuantia a
formas que no se adquieren a través del aprendizaje comunal e individual, sino que
son formas de comunicacion predeterminadas genéticamente. Una comparaciéon a
este nivel hace mas claramente visible que la comunicacion lingiiistica es uno de los
diferenciales basicos de la sociedad humana.

Una de las caracteristicas distintivas mas significativas de la sociedad humana es
su capacidad para cambiar, para desarrollar nuevas formas, para adaptarse a
condiciones nuevas sin que se produzca ningun cambio bioldgico en la especie. La
estructura de las sociedades animales es especifica de la especie; la estructura de un
grupo de chimpancés es siempre distinta de una forma especifica de la de un grupo de
gorilas o de gibones. Los lobos, los elefantes o, mas atn, los insectos sociales, forman
grupos caracteristicos de su especie casi invariables. Su vida de grupo ha llegado a
producirse como parte del proceso bioldgico que llamamos evolucién, es decir como
parte del mismo proceso en cuyo curso surgio como tal la especie biologica
correspondiente, y el periodo de tiempo necesario para estos cambios evolutivos es
relativamente grande, sobre todo si los comparamos con los cambios tipo desarrollo.
Si nos planteamos la aparicion de una nueva especie, probablemente nos
aproximariamos mas a la verdad utilizando como marco temporal de referencia los

www.lectulandia.com - Pagina 112



milenios en vez de los siglos. Muchas sociedades humanas han experimentado
enormes cambios dentro del breve periodo de tiempo del siglo xX, pasando de tribus
a estados, de monarquias absolutas a republicas parlamentarias. Los romanos
tardaron un par de siglos de desarrollo en pasar de ser una ciudad estado bajo control
etrusco y una republica urbana a menudo acosada a ser el grupo dominante de un
enorme imperio. Este tipo de cambio social sin ningtin cambio biolégico demostrable
de la especie puede diferenciarse con toda claridad, en funcion de los conceptos
utilizados, como un desarrollo social, un cambio no planeado en una direccion u otra,
dentro de una misma especie biolégica, la del homo sapiens. Difiere claramente de
los cambios evolutivos que tienen como consecuencia la aparicion de una nueva
especie biologica y que en el caso de animales que viven en sociedad incluye la
forma que tienen estos animales de vivir juntos en grupo.

El ritmo del cambio social y de la ampliacion del conocimiento fue muy lento sin
duda durante muchos miles de afios. Parece aumentar a una tasa exponencial. Lo
mismo hizo el fondo de conocimiento humano congruente con la realidad. Pero el
hecho mismo de que aumentase a lo largo de generaciones fue posible por la
innovacion evolutiva de la comunicaciéon por medio de pautas sonoras hechas por los
humanos que sirvieron como simbolos de todo lo que pudiese convertirse en objeto
de comunicacién en una sociedad determinada, y que hubo que adquirir por
aprendizaje. Entre ellos figuraban, en todos los casos de los que tenemos
conocimiento, simbolos de la sociedad en que se hablaba un idioma concreto, una
especie de autoimagen colectiva.

No sabemos como se consigui6 el cambio evolutivo hacia comunicacion
predominantemente por medio de pautas sonoras socialmente regularizadas,
asequibles por aprendizaje. Pero este vacio de nuestro conocimiento evolutivo no nos
priva de la posibilidad de reconocer que esta novedosa técnica de comunicacién por
medio de un idioma, por medio de simbolos sonoros socialmente regularizados en su
funcion plurilateral como lenguaje, pensamiento y conocimiento, desempefia un papel
decisivo en la transicion. Que es una transicion de sociedades animales cuya
estructura esta mayoritariamente determinada por la estructura genética de los
individuos, o que es, en otras palabras, especifica de la especie, a sociedades humanas
cuya estructura puede experimentar enormes cambios sin cambio biol6gico alguno en
la estructura genética de los individuos y mayoritariamente en relacion con cambios
en las experiencias de grupo, entre ellos cambios en las relaciones de poder o en el
fondo social de conocimientos.

Podria argumentarse que los cambios en el fondo social de conocimientos que
pueden transmitirse de una generacion a otra podrian transmitirse sin el uso de
simbolos, solo por imitacion. No cabe duda alguna de que el aprendizaje por medio
de imitacion desempefia un papel en los procesos de aprendizaje de los individuos, y
por tanto en la transmision de conocimientos de una generacion a otra. Es muy
posible que la propension imitativa tan comentada de los monos sea el sintoma de un

www.lectulandia.com - Pagina 113



crecimiento de su potencial de aprendizaje. Sin embargo, al nivel de las especies de
monos aun vivas, el aprendizaje esta muy lejos de ganar la partida en la relacion
genéticamente determinada entre formas de fijacion innatas y formas aprendidas en el
control de actividades. Ademas, el ambito de conocimiento que puede transmitirse a
través de imitacion silenciosa y su correccion, sin el uso de simbolos lingiiisticos, es
pequefio en conjunto comparado con el que corresponde a la técnica simbdlica de
transmision del conocimiento. No podemos olvidar el hecho de que la imitacién
muda puede desempefiar un papel en la técnica humana de transmisién de
conocimientos, pero es indudable que su potencialidad como tal resulta muy inferior
a la de la técnica simbdlica. La extension y variabilidad de las pautas sonoras
regularizadas como conocimiento no tienen practicamente limite visible.

Ni reducen tampoco la adaptabilidad de los simbolos a una mayor congruencia
con la realidad, estructuras propias depositadas alli por la naturaleza de los humanos
0 experiencia prioritaria en cualquier otra forma. La creciente congruencia con la
realidad de los conceptos humanos que representan hoy la naturaleza no humana
puede servir, como minimo, de ejemplo de la capacidad de los simbolos hechos por el
hombre para desarrollarse en la direccion de mayor congruencia con la realidad o de
ampliacion del fondo social de conocimiento. También se sabe en general que en
todos los sectores de la humanidad donde ha pasado a ocupar un primer plano el
conocimiento de tipo cientifico de lo que llamamos naturaleza, precedi6 a ese hecho
un tipo de conocimiento magico-mitico. Ese caracter suyo de reino de los espiritus
con mayor o menor potencialidad de poder precedio a la experiencia de la naturaleza
como un universo en evolucion que cambia sin objetivo pero de acuerdo a un orden
incorporado.

Como el paso de una imagen mitica de la naturaleza a una imagen cientifica se
considera en general como algo sabido por todos y se da, en consecuencia, por
supuesto, no podemos muchas veces apreciar que se trata de un ejemplo elocuente de
una de las direcciones tipo desarrollo en que pueden desarrollarse los simbolos
sonoros, un ejemplo del desarrollo de los simbolos hacia una mayor congruencia con
la realidad. Tomemos como ejemplo una vez mas la imagen cambiante del sol. El que
el sol haya llegado a verse como un horno ardiente de helio, por expresarlo en el
lenguaje de los legos, puede constituir o no la ultima etapa de un proceso cognitivo.
Lo mas seguro es un desarrollo en la direccion de mayor congruencia con la realidad.
Lo mismo podemos decir si comparamos bestiarios medievales con un libro moderno
de animales con muchas reproducciones. En el primer caso podriamos hallar
descripciones coloristas del unicornio y otros animales que sabemos que son
productos de la fantasia humana, que se presentan como reales. Los animales miticos
han desaparecido mayoritariamente de los libros populares con imagenes de animales
de nuestra época.

Hay muchos otros ejemplos mas que muestran que el fondo social de simbolos
puede cambiar de una condicion en la que la linea que separa el conocimiento de la

www.lectulandia.com - Pagina 114



fantasia y el conocimiento congruente con la realidad es imprecisa y hay un
desequilibrio entre los dos claramente favorable al primero, a otra condicion en la que
no hay ninguna ambigiiedad en el contenido de fantasia y de congruencia con la
realidad de los simbolos en el campo de la naturaleza no humana. Aqui es evidente
que en la relacion entre los dos tipos de conocimiento gana la partida el congruente
con la realidad. Se halla claramente en ascenso en este campo, mientras que en otros,
como en el del conocimiento de las sociedades humanas, el de la fantasia, por
ejemplo en la forma de ideales sociales, ain se plantea como un conocimiento
congruente con la realidad. En estos campos la distincion entre fantasia y realidad es
confusa e impera claramente la primera en las formas predominantes de
conocimiento.

www.lectulandia.com - Pagina 115



VII

a teoria simbolica del conocimiento, comparada con las teorias tradicionales del
L conocimiento que han predominado desde el siglo xvii hasta finales del XX,
puede servir como ejemplo de paso rapido de una situacion de predominio de las
fantasias a un cambio en la relacion favorable a una mayor congruencia con la
realidad. La expresion congruencia con la realidad esta destinada a ayudar a corregir
una de las debilidades de las teorias tradicionales del conocimiento: la tendencia a
abordar el conocimiento como si este existiese en un vacio. Estas teorias especializan
en general excesivamente el conocimiento. Abordan su funcién cognitiva, su funcion
de medio de orientacion, como si se diese de una forma aislada independiente del
resto de sus funciones, sobre todo de su funcién de medio de comunicacién. El
estatus ontologico del conocimiento, su lugar en el mundo y por tanto la relacion
entre el conocimiento, los que conocen y lo que se conoce, sigue siendo confuso. Al
separar el conocimiento del lenguaje se le priva de su anclaje en un mundo
multidimensional. Parece que es s6lo una cosa de la mente de los individuos. Este
estatus confirma de forma implicita el supuesto tacito de que el conocimiento es,
como el lenguaje, una cosa inmaterial, algo que existe fuera del mundo material, del
mundo del espacio y del tiempo, e independientemente de €l. Pero es bien sabido que
no puede decirse que exista algo que no tenga un lugar en ese mundo. Es indicativo
del caracter fantasmal de muchas teorias actuales del lenguaje y el conocimiento el
que reciba en ellas escasa atencion su aspecto de algo situado en el espacio y en el
tiempo. El que todo lo que tiene un lugar en el tiempo y en el espacio tiene también
un lugar en la dimension simbdlica no es en modo alguno incompatible con el hecho
de que todo lo que tiene un lugar en la dimensién simbolica tiene también un lugar en
el espacio y el tiempo.

La tendencia a hablar del conocimiento como si existiese mas alla del espacio y el
tiempo va unida a otras que parecen indicar que exista fuera de los seres humanos. Se
ha creado todo un vocabulario para sostener esta existencia etérea. Verdad y validez
son dos ejemplos. Tienen normalmente un caracter estatico. Se han substituido aqui
por conceptos procesuales. Las pautas sonoras regularizadas en una sociedad
especifica como simbolos de un objeto concreto pueden llegar a ser mas o menos
congruentes con la realidad segun las circunstancias. El concepto de verdad tiene su
funcién y su lugar en nuestro vocabulario. En un tribunal de justicia puede decirse
que un testigo ha dicho la verdad. Puede decirse tanto de un colegial como de
diplomaticos que han dicho una mentira. El antonimo del concepto de verdad es el
concepto de mentira. El hombre herido que tras un terremoto les dijo a los guardias
del hospital que habia estado enterrado bajo los escombros treinta y cinco dias, les
dijo una mentira para que le dejaran entrar. Pero este par de antonimos es menos
utilizable en un marco cientifico. No resultaria correcto decir que el astrénomo

www.lectulandia.com - Pagina 116



alejandrino Tolomeo y sus contemporaneos dijeron una mentira mientras Copérnico
dijo la verdad, que Newton dijo una mentira mientras que Einstein descubri6 la
verdad. Es el caracter rigidamente estatico del concepto «verdad» lo que contribuye
tanto a su impropiedad como a sus connotaciones morales. El trabajo cientifico
procede, por el contrario, paso a paso. Tiene el caracter de un proceso que sigue la
direccion de mayor congruencia con la realidad o de menor contenido de fantasia de
los simbolos a diversos niveles. Sus afirmaciones pueden llegar a ser mas o menos
adecuadas como simbolos de hechos. Hay muchos grados y matices en la
congruencia de simbolos sonoros con hechos. Que el sol es un cuerpo celeste
colocado en el cielo por una deidad para iluminar los dias de los seres humanos no es
una mentira, sino una fantasia, y ni siquiera completamente erréneo, ya que el sol es
el origen de la luz del dia.

La inseguridad respecto al estatus ontologico del conocimiento se ha eliminado
aqui con el recordatorio de que el conocimiento es una pauta sonora que se puede
almacenar en la memoria de la gente, cuyo significado socialmente establecido puede
pasar de una condicion en la que predomina la fantasia a otra con un nivel elevado de
congruencia con la realidad. El problema basico del conocimiento y de la cognicion
era y sigue siendo el de la relacion entre el conocimiento y su objeto, los hechos que
representan. Hubo un periodo en que las gentes creian que el conocimiento
deformaba o bloqueaba inevitablemente la realidad. Los avances de las ciencias
naturales y de la tecnologia relacionada con ellas contradicen, como minimo, esta
creencia. No hay nada mas caracteristico de la inseguridad basica que acompafia al
uso del concepto de conocimiento y con ello a todas las afirmaciones sobre su
relacion con sus objetos, que el estigma vinculado al uso del término realidad. Los
filosofos tienden a estigmatizar como ingenuos a los que utilizan este término en
estudios sobre la naturaleza del conocimiento. La poderosa influencia de la filosofia
trascendental nos la muestra el hecho de que la gente tiene miedo a utilizar el término
realidad al abordar el tema del conocimiento porque teme que la consideren poco
profesional, no familiarizada con la doctrina que ha llegado a aceptarse como un
axioma entre los cognoscenti: la doctrina segun la cual el conocimiento deforma
inevitablemente, u oculta, un mundo real. Siempre existe la posibilidad de errores y
juicios equivocados. Pero en una época en que se ha perfeccionado notablemente la
comprobacion institucional de la congruencia con la realidad de posibles
descubrimientos, al menos en algunas ciencias, puede considerarse anticuada la
doctrina del conocimiento como una eterna deformacién u ocultacion de la realidad.
Porque en realidad mientras no se plantee la cuestion de ;qué es el conocimiento?, y
en consecuencia no se aclare, no es posible responder con exactitud a la cuestion de si
y hasta qué punto corresponde el conocimiento humano a su objeto, a la realidad que
representa.

La teoria del simbolo, de la que se expone aqui un breve resumen, plantea y
resuelve esa cuestion de ¢qué es conocimiento? Se limita a indicar lo que las teorias

www.lectulandia.com - Pagina 117



del conocimiento pierden de vista por una confusion artificiosa. Devuelve al
conocimiento su caracter lingiliistico de mensaje de persona a persona en forma de
pautas sonoras mas o menos regularizadas. Estas pautas sirven a los humanos en una
forma como medio de comunicacién, en otras como medios de orientacion y, en la
forma de pensamiento, como una experimentacion silenciosa con soluciones posibles
para hallar la mas simple y mejor de todas ellas. Sobre esa base podemos decir con
toda claridad que el conocimiento no tiene ninguna similitud ontol6gica con sus
objetos salvo si se convierte en su propio objeto. El quid del asunto es que las teorias
tradicionales del conocimiento no suelen aludir inequivocamente a los aspectos
sustantivos del conocimiento. No dicen claramente que el conocimiento consiste en
pautas sonoras que estan socialmente regularizadas como simbolos de hechos reales.
He evitado coherentemente en este marco el uso del concepto «verdad». El término
congruencia con la realidad que he utilizado en su lugar ayuda también a aclarar la
relacion entre el simbolo y lo que simboliza.

Se tiende a veces a explicar esa relacion como una especie de similitud. El
simbolo puede percibirse literariamente como una imagen o una pintura de aquello a
lo que representa. Sin embargo, en la mayoria de los casos, en todos salvo en aquellos
en los que estan representados simbodlicamente los propios simbolos, estos simbolos
son totalmente distintos de lo que simbolizan. El conocimiento del sol no se parece en
nada al sol. No tienen semejanza alguna con €él. Sin embargo, como pauta sonora
regularizada entre los individuos de un grupo como simbolo del sol, puede tener un
contenido de fantasia superior o una congruencia con la realidad superior. Puede
desplazarse a lo largo de los siglos hacia lo primero o hacia lo dltimo. La imagen del
sol esta asociada con la pauta sonora «sun» en inglés. Se almacena de ese modo en la
memoria de los angloparlantes. Una investigacién cientifica puede eliminar del
simbolo del objeto elementos de la fantasia y aumentar la congruencia del simbolo
con el objeto. De hecho, una de las razones de que se haya introducido aqui el
concepto congruencia con la realidad es el deseo de evitar la imagen de cuadro o
espejo. El término congruencia con la realidad puede atraer la atencion hacia la
mayor o menor concurrencia entre los objetos y el conocimiento que se tiene de ellos.
Lo que puede verse como conocimiento, si su funcién principal es la de servir de
medio de orientacion, puede verse como lenguaje si la atencion se centra en el
mensaje que transporta de un individuo a otro.

Quiza pueda ayudar en ese sentido la teoria del simbolo a zanjar esa larga
polémica de si los humanos pueden identificar los objetos como son realmente o si no
pueden nunca descubrir «la verdad» del mundo en el que viven, y en consecuencia
tampoco de si mismos, por la estructura autonoma de su facultad cognitiva, por
formas de pensamiento grabadas en la mente anteriores a toda experiencia, Ha sido
una disputa extrafia, la de esas formas de pensar que existen en los humanos
previamente a cualquier experiencia de objeto. Porque entrafia, entre otras cosas, que
los humanos evolucionaron inicialmente sin un mundo y por tanto sin objetos que

www.lectulandia.com - Pagina 118



tuviesen que identificar, y que entraron en el mundo, por accidente, como si
dijésemos, como por una especie de reflexién. Para penetrar en el espiritu del
transcendentalismo hay que considerar seriamente la posibilidad de que la facultad
humana de identificar objetos esté estructurada de ese modo por naturaleza con el fin
de engafiamos. Descartes consider6 muy explicitamente el asunto de si el mundo tal
como lo conocemos no seria una ilusion. Es indudable que fue algo mas que una
coincidencia el que en un periodo en el que un tipo de conocimiento mas congruente
con la realidad en la forma de ciencia natural alcanz6 el predominio, naciese también
la duda filosofica sobre si los humanos son capaces de alcanzar alglin conocimiento
verdadero del mundo en el que viven; en otras palabras, si el mundo tal como lo
experimentan no es solo una ilusion. Una especie de criaturas equipadas por
naturaleza con una facultad de cognicion defectuosa dificilmente habria tenido, nos
atrevemos a decir, oportunidad de sobrevivir en un mundo en el que muchos
animales, incluidos los llamados de presa, estaban equipados por naturaleza con una
facultad cognitiva de gran eficacia.

El periodo en que Descartes planted esta cuestion fue también un periodo en el
que la supremacia de la facultad cognitiva de los humanos se manifestd6 en un
creciente dominio humano de la naturaleza no humana. Esta pacificacion creciente
del mundo animal habitado por humanos puede que no sea del todo desdefiable como
indicio de la calidad de la cognicion humana. Cabe preguntarse por qué la capacidad
humana para eliminar ilusiones, para otorgar predominio al conocimiento congruente
con la realidad sobre el conocimiento de la fantasia, va tan por detras en campos en
que los objetos de investigacion son los propios seres humanos, respecto al desarrollo
del conocimiento en el campo de la naturaleza no humana. Resulta tentador pensar
que los diferenciales de pacificacion tengan algo que ver con ello.

Sea asi o no, la base de un discurso sobre la naturaleza del conocimiento humano
propuesta aqui ha cambiado, como se puede ver. Por una parte el conocimiento tal
como se concibe aqui es un proceso, el proceso de aprendizaje de la humanidad, no el
proceso de aprendizaje de una persona individual que adquiere supuestamente el
conocimiento partiendo de cero. Esa es una concepcion del conocimiento mas
intimamente conectada con los hechos, aunque menos intimamente con la tradicion
de las teorias del conocimiento. Por muy grandes e innovadoras que puedan ser las
aportaciones que hagan personas individuales al conocimiento regularizado de su
época (y no hay por qué negar el papel que pueden desempefiar en el desarrollo del
fondo social de los conocimientos de la humanidad las extraordinarias aportaciones
innovadoras de individuos famosos), es el desarrollo de este fondo social de
conocimiento lo que constituye fuente y origen de toda aportaciéon individual al
conocimiento. Es la recepcion en la reserva publicamente reconocida de
conocimientos, que constituye por su parte con bastante frecuencia un proceso muy
largo, lo que indica la transicién de un punto de vista privado que puede o no ser la
idée fixe de un solo individuo a una aportacion a la corriente general del desarrollo

www.lectulandia.com - Pagina 119



del conocimiento de la humanidad.

Tomemos como ejemplo el concepto de un universo con el sol como centro. Era
conocido mucho antes de que Copérnico le diese una forma que le otorgase
aceptacion entre los contemporaneos y con ello el ingreso en el fondo publico del
conocimiento. Lo conocieron en la antigiiedad diversos individuos, entre ellos
Tolomeo de Alejandria. Este lo rechazé sobre todo, parece ser, por la evidencia con
que contradecia las pruebas que nos aportaban los sentidos. Los puntos de vista
conflictivos y las luchas por la aceptacion forman parte integrante del proceso de
conocimiento de la humanidad. Una de las tesis basicas de este ensayo, que el
conocimiento se centra en un nosotros, que el conocimiento tiene el caracter de
mensajes de personas a personas, ha de enfrentarse a dificultades similares. Choca
con una doctrina dominante profundamente arraigada segun la cual el conocimiento
esta centrado en el yo. El sujeto del conocimiento puede cambiar del yo, la primera
persona singularis, al nosotros, la primera persona pluralis. Es coherente con este
cambio el que se considere aqui el conocimiento inseparable de un lenguaje. El
desarrollo del conocimiento humano tal como lo conocemos seria imposible sin la
capacidad humana tnica de transmitir conocimiento en la forma de elementos
lingiiisticos de una generacion a otra. Tratese de una transmision oral o a través de un
libro, no hay duda de que el conocimiento se puede comunicar en la forma de un
lenguaje de persona a persona, lo que hace posible la transmision masiva de
conocimiento de una generacion a otra.

Podemos distinguir si queremos entre diferentes niveles de conocimiento. Pero no
hay ninguna comunicacién lingiiistica que no tenga el caracter y la funcion de una
transmision de conocimiento. No hay en ese sentido ninguna diferencia esencial entre
la famosa formula de Einstein que identifica simbolicamente masa y energia y la
afirmacion de que el agua de la cafetera esta hirviendo. Ambas tienen el caracter de
simbolos sonoros y las pautas sonoras transmiten en ambos casos conocimiento de
una persona a otra. Lenguaje y conocimiento no son dos datos diferentes y que
existan separadamente, sino funciones diferentes del mismo acontecimiento,
simbolos sonoros, de pautas sonoras que simbolizan objetos de comunicacion. El
concepto de conocimiento acentiia el hecho de que pueden almacenarse simbolos
sonoros en los sectores de la memoria de un individuo y que, cuando se hace, sus
aspectos vocales pueden quedar temporalmente silenciados e inactivos. Pero se
reactivan si se recogen de la memoria del individuo los datos simbolizados
almacenados alli y se disponen de nuevo para la comunicacion como simbolos
audibles o visibles. Este reconocimiento de la identidad substancial del lenguaje y el
conocimiento permite remediar uno de los mayores fallos de las teorias tradicionales
del conocimiento. Insistiendo sobre lo dicho ya, estas teorias no investigan el
problema de qué es en realidad el conocimiento, de su forma de existencia. Su estatus
ontologico sigue siendo impreciso. Los problemas de conocimiento se abordan a
veces como si fuesen problemas de la naturaleza, pero el conocimiento se aborda

www.lectulandia.com - Pagina 120



también con frecuencia como un ingrediente de la cultura y como totalmente
inmaterial.

Surgen hasta el momento dos focos principales de desviacion respecto a la teoria
del conocimiento tradicional.

1. Como acabo de decir, el conocimiento, igual que un lenguaje, no se enfoca aqui
ya como una idea desencamada y etérea de estatus ontologico impreciso, en
cuanto a su modo de existencia. Se considera, en primer lugar, actualizacion de
una potencialidad biologica a través del encuentro de un individuo con otros
individuos. Se considera el conocimiento, lo mismo que el lenguaje, una red de
simbolos implantados socialmente o, si se prefiere, culturalmente, en un espacio
fisiologico destinado a su implantacion. Sin la recepcion de una reserva de
conocimiento social, los seres humanos individuales no pueden orientarse
adecuadamente y no pueden por tanto sobrevivir. Asi que el conocimiento
pertenece ontologicamente, lo mismo que el lenguaje, a ese gran sector de los
procesos que vinculan naturaleza y cultura o sociedad. No es inmaterial ni
mucho menos. Sin regularizacion social de pautas sonoras y deposito de su
funcién simbolica en las vias mnemotécnicas del individuo, no podrian
materializarse los procesos que sumariamente llamamos conocimiento.

2. La segunda desviacion principal respecto a la doctrina aceptada del
conocimiento se refiere al caracter simbdlico de este. Ayuda a definir con mayor
precisién qué es lo que se dice que corresponda a algo distinto en afirmaciones
como «esta afirmacion es verdad» o, alternativamente, «no es verdad». Lo
tradicional es que uno tenga que darse por satisfecho con que el discurso se
centre en la correspondencia entre ideas, conceptos, teorias o conocimientos de
una persona llamada el sujeto, con hechos de cualquier género, llamados
objetos. Aqui el conocimiento no esta separado del marco de comunicacion
humana. La cuestion es si componentes de un lenguaje, socialmente
regularizados como simbolos, corresponden a aquello que se pretende que
simbolicen y en qué medida. Un ejemplo es la expresion «ser humano». Es una
pauta sonora que le representa simbolicamente a usted y a mi y a todos los
demas miembros de la especie humana. Este simbolo puede enviarse en un
mensaje, como en este caso, de una persona a otra. La cuestion es de nuevo si y
en qué medida el conocimiento general regularizado, que puede dividirse en los
humanos como creaciones de Dios o como productos de la evolucion, es
congruente con la realidad, o en qué medida es fantasia aliada con deseos y
temores. Esta desviacién entrafia, como se puede ver, un cambio de foco de
atencion del conocedor individual como sujeto de conocimiento a grupos
humanos y en ultimo término a la humanidad en la que el conocimiento

www.lectulandia.com - Pagina 121



representado simbolicamente por pautas sonoras especificas o, como se dice a
menudo, su significado, ha llegado a alcanzar en su desarrollo su forma regular
actual.

El problema de la correspondencia se enmarca tradicionalmente en una estructura
de referencia estacionaria. Aqui se enmarca, por el contrario, de acuerdo con los
hechos, en una estructura procesual. La gran variabilidad de las pautas sonoras de
conocimiento o informacién que estan regularizadas para transmitir de persona a
persona, permite que grupos enteros de simbolos cambien a lo largo del tiempo
pasando de menor a mayor congruencia con la realidad o también de menor a mayor
contenido fantastico. El caracter peculiar del aparato vocal humano y sus conexiones
corticales permiten también ampliar las pautas sonoras de un idioma y establecer
nuevas pautas sonoras como simbolos de nuevos descubrimientos, de nuevas
experiencias de tipo general, que exigen comunicacion. Quizas no habria sido posible
una ampliacion del conocimiento humano si no se hubiese podido ampliar el
vocabulario de los individuos, su equipamiento para producir combinaciones sonoras
que pudiesen servir como portadoras de mensajes relativos a nuevas experiencias.

La amplitud del propio conocimiento humano es algo sobradamente conocido. Y
lo es también que el crecimiento del conocimiento congruente con la realidad fue
relativamente lento en las primeras etapas, que su ritmo se aceleré con el paso del
tiempo y que aun sigue acelerandose. Es del dominio publico que los humanos
utilizaron durante muchos miles de afios mayoritariamente armas e instrumentos con
piedra como su material mas duradero y que adquirieron lentamente el conocimiento
del manejo de metales como materia prima para sus armas y herramientas. El
crecimiento rapido del conocimiento humano en tiempos mas recientes, tan visible,
sobre todo en el campo de la naturaleza no humana, es también un hecho bien
conocido. Los grupos humanos que aportaron innovaciones del conocimiento en cada
etapa determinada variaron notablemente; fueron diferentes en las diferentes etapas
del desarrollo del conocimiento. Pero las innovaciones principales del conocimiento
se propagaron, con gran regularidad, a lo largo del tiempo, desde los grupos humanos
originarios a muchos otros. La difusion de nuevos conocimientos desde ciertos
centros a otros grupos solia ser mucho mas lenta de lo que es hoy, pero era una
caracteristica normal del crecimiento del conocimiento humano desde la época mas
remota que tenemos noticia.

Todo esto es sobradamente conocido. Pero sdlo se conoce a nivel empirico. Por lo
que se refiere a las teorias tradicionales del conocimiento, se ha mantenido casi
totalmente al margen de su ambito de consideracion, aunque es evidente que todo el
que utiliza el fondo disponible de conocimiento humano o que contribuye a su
ampliacion se apoya en los hombros de predecesores mayoritariamente an6nimos,
que individualmente o como grupo hicieron una aportacion perdurable al crecimiento
del conocimiento humano. Una tradicion epistemologica profundamente arraigada

www.lectulandia.com - Pagina 122



excluye este largo proceso de ampliacion del conocimiento de cualquier
consideracion a nivel tedrico. Uno de los motivos de este bloqueo es muy
probablemente el hecho de que la inclusion del proceso de crecimiento a largo plazo
del conocimiento en una teoria del conocimiento no es compatible con los supuestos
basicos en que se apoyan las teorias tradicionales del conocimiento. No es
compatible, por ejemplo, con un modelo de una relacion sujeto-objeto de acuerdo con
la cual la imagen del sujeto se pauta partiendo del supuesto de que los individuos
adquieren conocimiento por su cuenta como sujetos totalmente independientes que no
dependen para nada de generaciones anteriores.

Suele darse por supuesto también que en una teoria del conocimiento s6lo merece
la pena considerar el conocimiento cientifico y hasta quizas inicamente el fisico. Es
indudable que la transicion al tipo de investigacion que hoy se llama cientifica en el
campo de la naturaleza no humana puede considerarse un avance transcendental en la
busqueda humana de una ampliacién del conocimiento congruente con la realidad.
Pero resulta también indiscutible que este avance trascendental no podria haberse
logrado sin un prolongado crecimiento previo del conocimiento precientifico en el
sentido de mayor congruencia con la realidad. Copérnico debi6 muchisimo a
Tolomeo y a otros autores de la antigiiedad. La transicion de una etapa cazadora y
recolectora a la ganadera y agricola constituyé también un paso hacia la ampliacion
del conocimiento congruente con la realidad. L.a domesticacion de animales y plantas,
lo mismo que el desarrollo de la escritura y la lectura, de la transmision del
conocimiento por simbolos visuales ademas de su transmision por medio de simbolos
auditivos, fue una etapa en el camino que va del conocimiento precientifico al
cientifico. Sin estos y otros avances previos del conocimiento, dificilmente se habria
podido dar el paso decisivo a la forma cientifica de ampliar el fondo humano de
conocimiento congruente con la realidad.

La explicacién tradicional de la aparicion de la ciencia como el invento
semiaccidental de unos cuantos individuos excepcionales, olvida por entero lo que
esos descubridores de la investigacion de tipo cientifico deben a avances previos del
conocimiento humano y al gran cuerpo de conocimiento de la naturaleza congruente
con la realidad que habia estado creciendo durante los milenios previos a la aparicion
del conocimiento congruente con la realidad en la forma cientifica. No es posible
explicar adecuadamente el gran avance hacia la fase cientifica sin tener en cuenta las
fases precientificas del crecimiento del conocimiento humano de la naturaleza. Hace
falta mucha investigacién empirica para conseguir que resulten plenamente visibles
esas relaciones. Pero hace falta también un modelo teérico del crecimiento del
conocimiento humano que se aparte de las teorias existentes. La teoria simbdlica del
conocimiento es una tentativa en esa direccion, que aborda el conocimiento como un
proceso a largo plazo, como conjuntos de simbolos en estado de flujo. Estos
conjuntos pueden desplazarse en una de las dos direcciones representadas por una
serie de criterios. El conocimiento puede avanzar o retroceder, aumentar o disminuir.

www.lectulandia.com - Pagina 123



Puede, como ya se indico, pasar a ser mas congruente con la realidad, a tener menos
contenido fantastico o al revés.

Hasta el momento, pues, el conocimiento de la naturaleza no humana por parte de
la humanidad, con numerosas fluctuaciones mayores y menores, ha avanzado
firmemente en la direccion del crecimiento y de mas realismo. Puede servir como
modelo un desarrollo a largo plazo con una direccion especifica y de la caracteristica
de orden diacronico de desarrollos de este tipo de orden sucesivo, o uno detras de
otro. Cualquier etapa posterior concreta presupone las etapas precedentes pero no
puede esperarse que siga a ellas como una consecuencia necesaria. De hecho, el
caracter procesual del conocimiento como ejemplo de un orden sucesivo se admite en
general por lo que respecta a las primeras etapas y a la ultima del proceso de
conocimiento. Entre ellas se extiende un area normalmente llamada historia en la que
el aluvion de detalles de que disponen los investigadores tiende a impedirles ver con
claridad la estructura del desarrollo, las caracteristicas de un orden sucesivo.
Respecto a las primeras etapas del desarrollo del conocimiento humano puede
aclaramos algo el hecho de que el conocimiento y el uso del metal como la materia
prima de las herramientas no precedio sino que sigui6 al conocimiento y el uso de la
piedra. Tenemos conciencia del hecho de que el uso del hierro para fines humanos es
mas complejo y exige mas habilidad que el uso del cobre. El conocimiento que se
obtuvo manejando aleaciones de cobre como el bronce sirvio como punto de apoyo
en el camino hacia la manufactura, mas dificil, de herramientas de hierro.

Identificamos asi mismo el orden de cambio sucesivo en nuestra propia época
cuando hablamos de paises desarrollados y en desarrollo. Segun las fantasias
actuales, sé6lo el periodo flanqueado por estas dos etapas de desarrollo tiene un
caracter absolutamente no desarrollal o histérico. Ademas, la propia época actual
brinda muchos ejemplos facilmente accesibles de etapas distintas de un orden
sucesivo que existen codo a codo o siguiéndose unas a otras en una sucesion
diacronica. Este tipo de orden no es exclusivo del conocimiento. Sin embargo, el
desarrollo del conocimiento humano es un buen ejemplo de este tipo de orden.
Entrafia, como es facil de ver, que la humanidad, enfocada ella misma como un
proceso, sustituye como sujeto del conocimiento al cuadro ficticio de un individuo
totalmente independiente y autonomo. Tarde o temprano ha de hacerse visible el
caracter desarrollal del periodo que hoy llamamos historia, ese periodo que abarca
desde la antigiiedad a los tiempos premodernos, con todos sus altibajos. En ese marco
puede que baste una vision panoramica del proceso del conocimiento para que
resalten los vacios de nuestro conocimiento actual tanto a nivel empirico como a
nivel tedrico. No es facil ver el proceso del conocimiento a largo plazo como un
desarrollo, entre otras cosas porque poseemos hoy, y es algo que damos por supuesto,
conocimientos como el del origen de tas enfermedades infecciosas que fueron
totalmente inaccesibles para una larga estirpe de generaciones anteriores a nosotros.
A los que ya saben les resulta dificil reconstruir las condiciones de los que atin no

www.lectulandia.com - Pagina 124



sablan para poder entenderlas. Esta ampliacion de la propia imaginacion es
imprescindible para poder entender mas plenamente el proceso de conocimiento y las
caracteristicas de un orden sucesivo.

Pasa a resultar mas visible asi un aspecto del proceso de crecimiento del
conocimiento que puede pasarse por alto facilmente. Ya hemos llamado la atencion
sobre el hecho de que este proceso es exclusivamente humano. La capacidad de
transmitir conocimiento en forma de simbolos de una generacion a otra es una
condicion decisiva para que pueda aumentar el conocimiento. Permite a una
generacion posterior utilizar conocimiento sin tener que pasar por todos los
experimentos y experiencias que necesitaron sus antepasados para alcanzar ese
conocimiento. Normalmente no tenemos conciencia del hecho de que nuestras
propias formas de pensar y de percibir el mundo estan encauzadas por canales
especificos a través del lenguaje socialmente regularizado que uno ha hecho propio y
que utiliza sin el menor esfuerzo como algo natural. Como podemos utilizar el
lenguaje y el conocimiento tal cual son cuando nos incorporamos a la comunidad de
los vivos, no tenemos la menor conciencia del hecho de que se invirtieron en su
elaboracién el trabajo y la experiencia de generaciones ya difuntas.

El propio término «conciencia» puede servir de ejemplo. Tal como se utiliza
rutinariamente no parece tener una relacion particularmente estrecha con el
conocimiento. Si reflexionamos, quizas podamos descubrir que el término conciencia
suele utilizarse como si se refiriese a la forma cuyo contenido es el conocimiento.
Pero ;la forma de qué? La concepciéon que representa al ser humano como una
especie de vasija, en un recipiente que separa solidamente algo interior del mundo
externo, ha arraigado en lenguajes como el inglés, el francés o el aleman. Hace falta
un gran esfuerzo de distanciamiento para percibir que la imagineria es todo menos
evidente por si misma y merece un examen mas detenido. Es ilusion pensar que esa
conciencia pueda ser algo asi como una especie de etapa previa a toda experiencia o
conocimiento, 0 como una habitacion grande que puede llenarse con conocimiento lo
mismo que puede llenarse una bodega con botellas de vino. «Tenemos conciencia de
nosotros mismos» significa en esencia que tenemos conocimiento de nosotros
mismos. He aqui un ejemplo de cémo pueden extraviamos los simbolos. No hay
ninguna separacion de forma y contenido. Ninguna conciencia sin conocimiento,
ningun conocimiento sin conciencia. Conciencia es solo otra palabra para designar la
condicion en la que pueden movilizarse a voluntad, de modo normal, simbolos
sonoros almacenados o, dicho de otro modo, conocimiento como medio de
orientacion. El término freudiano «inconsciente» alude a una condicion en la que no
pueden recordarse a voluntad experiencias almacenadas, pese a que aun puedan ser
eficaces como determinantes de la accién. Algunas experiencias almacenadas como
parte del propio conocimiento no pueden recordarse o sélo pueden recordarse con
ayuda médica.

La cuestion decisiva de si simbolos socialmente regularizados corresponden, y en

www.lectulandia.com - Pagina 125



qué medida, a los hechos tal cual son ha de seguir siendo en realidad una cuestion
dudosa y en ultimo termino insoluble. La razon es evidente. El mundo es inmenso. La
idea de que una persona individual puede adquirir conocimiento congruente con la
realidad de este mundo vasto y complejo en que vivimos basandose exclusivamente
en recursos personales, es una idea ilusoria. Sin embargo, el ideal de un ser humano
omnisciente, de una persona que conoce la verdad de todo, opera implicitamente en
muchas teorias clasicas del conocimiento. Se halla presente en ellas como supuesto
tacito la imagen de un mundo finito que una persona podria llegar a conocer en su
totalidad. Puede hallarse oculto tras conceptos como «verdad» o «racionalidad». Es el
ideal no expreso en que se basa un enfoque estacionario del problema del
conocimiento que comparten todas las filosofias de la corriente general.

Ha habido excepciones. Los sistemas de Hegel y de Comte probablemente sean
las excepciones mas conocidas. L.os dos pensadores se hallaban influidos por la
experiencia de la revolucién francesa. Los dos intentaron liberarse del caracter
estacionario del enfoque filoso6fico del conocimiento y sustituirlo por un modelo
procesual. Ambos intentaron, cada uno a su manera, resolver el mismo problema.
Expusieron modelos del desarrollo del conocimiento a muy alto nivel de sintesis, o,
como suele decirse, de abstraccion. Cabria decir que hicieron tentativas en la
direccion correcta. Pero las hicieron en una etapa del desarrollo del conocimiento en
la que la evidencia empirica disponible era atin insuficiente para una sintesis de ese
género. Tuvieron que llenar los vacios con conjeturas. Sus tentativas de reconstruir el
desarrollo del conocimiento fueron prematuras en ese sentido. Los modelos que
aportaron adolecian de ilusiones no sometidas al control de un conocimiento
adecuado de los dalos. La tarea que se plantearon entrafio en ambos casos una ruptura
con la tradicion que presentaba como sujeto del conocimiento a un individuo aislado.
De hecho, Hegel, como Comte, vio como sujeto del conocimiento a una unidad
social, la cadena de generaciones entrelazadas, aunque lo personificase como espiritu
o como Geist. No es en modo alguno accidental el que la herencia que dejaron
ejerciese su mayor influencia no en el campo de la filosofia, sino en el de la ciencia
social. La obra de Comte influy6é en Durkheim, la de Hegel en Marx, Durante los
siglos xix y xX los filésofos volvieron mayoritariamente, en sus teorias del
conocimiento, a la tradicion centrada en el individuo y no procesual de Descartes y
Kant. La ruptura que intentaron Hegel y Comte con esa tradicion fue castigada con
una implacable estigmatizacion. Sus obras pasaron a quedar proscritas y a ser objeto
de burla entre los fil6sofos y, en una época en la que los cientificos sociales seguian
en estas cuestiones la orientacién de los filosofos, entre los soci6logos también.

Mientras tanto, el fondo social de conocimientos empiricos acerca del progreso
del conocimiento humano ha crecido y sigue creciendo rapidamente, a la vez que las
nuevas tentativas de una sintesis a alto nivel se evitan cuidadosamente debido a los
desastres que se han abatido sobre la obra de productores anteriores de sintesis, sobre
todo la de Hegel y la de Comte. El conocimiento creciente de datos sobre el

www.lectulandia.com - Pagina 126



crecimiento del conocimiento se debi6 mayoritariamente a historiadores cuya
formacion profesional destacaba la aportacion de datos extraidos de fuentes
materiales fidedignas, mientras que su ideologia profesional menospreciaba como
poco firmes, desde los tiempos de Ranke, las tentativas de sintesis a mas alto nivel.
Por tanto, todo conspiraba contra la elaboracién de tales tentativas. Las ciencias
humanas llevaban la carga de una herencia que bloqueaba el camino hacia una
sintesis de nivel superior y con ella los modelos teéricos de procesos sociales a largo
plazo.

Sin embargo apenas es posible valorar la aportacion de un individuo al
crecimiento del conocimiento sin aludir a su punto de partida dentro del crecimiento
general del conocimiento. El crecimiento de tas ciencias naturales, en particular,
brinda un ejemplo sobresaliente de un desarrollo social a largo plazo, de un proceso
social al azar de larga duracion. Hay mucho material, la mayoria ain no utilizado,
que puede ayudar a entender mejor el desarrollo de simbolos humanos hacia una
mayor congruencia con la realidad y en consecuencia el significado de este concepto.
Aun nos queda mucho que aprender y que desaprender para que podamos albergar la
esperanza de alcanzar una comprension mas amplia del hecho de que la tentativa de
los sociologos de aportar modelos comprobables de procesos a largo plazo es
completamente distinta en sus elementos esenciales del enfoque de la sociedad de los
historiadores. Este ultimo puede operar aun como si los individuos fuesen un
principio, mientras que el primero tiene en cuenta el hecho de que hasta los mas
grandes innovadores contindan. Es casi imposible valorar la aportacion de un
individuo al crecimiento del conocimiento sin reconstruir el modelo social de
conocimiento que constituy6 el punto de partida del innovador. Aun se hallan en las
primeras etapas de desarrollo no solo los métodos de investigacion de la produccién
individual de conocimiento sino también los modelos cambiantes de conocimiento
recibido de los productores fallecidos. El crecimiento de las ciencias naturales brinda
también ejemplos del hecho de que las aportaciones de un individuo al crecimiento
del conocimiento tienen el caracter de una continuacion y no el de un principio
absoluto. La dependencia del individuo respecto a un fondo determinado de
conocimiento recibido puede ser muy elastica. Nunca falla. Cuando aumenta el fondo
de conocimiento de la humanidad, podemos decir en general que aumentan también
las posibilidades de innovar del individuo. La aceptacion publica de un
descubrimiento como tal implica siempre otras personas. El enfoque de los
historiadores del crecimiento del conocimiento humano tiende a destacar la
produccion individual de nuevo conocimiento y a desvalorizar la recepcion social.
Pero sin esta ultima la innovacién individual carece de un aspecto esencial de un
descubrimiento.

Cartografias por ejemplo con la ayuda de libros de texto, los modelos sociales
cambiantes de conocimiento de ciertos sectores nos facilitaria también un tipo
comprobable de sintesis. Nos ayudaria a aportar el tipo de prueba necesario para la

www.lectulandia.com - Pagina 127



produccion de modelos de procesos orientados a los hechos en el campo del
conocimiento, asi como en otros campos. La innovacion siempre tiene, claro esta,
limites. Podemos decir que el descubrimiento so0lo asume las caracteristicas de
conocimiento si puede representarse con simbolos lo suficientemente regularizados
como para que otros los entiendan e investiguen. También podriamos hacer
suposiciones experimentales respecto a la direccion de los procesos de conocimiento
y buscar pruebas que las contradigan o confirmen. La escasez actual de modelos de
procesos que representen un elevado nivel de sintesis estda en cierta medida
justificada. En los siglos xviil y xix se elaboraron muchos modelos de procesos
basados en preconcepciones ideoldgicas. No hay razon alguna para que se excluya la
posibilidad de que pudiesen hacerse esos modelos exclusivamente como instrumentos
de investigaciones cientificas y como instrumentos de una orientacion de los seres
humanos en su mundo, mas relacionada con los hechos.

www.lectulandia.com - Pagina 128



VIII

s casi seguro que la metamorfosis evolutiva hada la comunicacién por medio de
E un lenguaje jugé un papel clave en la apariciéon de la forma de vida

distintivamente humana. Como hemos visto, el paso a la comunicacién de
conocimiento abri6 también el camino para nuevas formas de orientacion. Fue una
innovacion evolutiva de enorme transcendencia. La familiaridad con el uso de ciertas
frases y palabras puede dificultamos la percepcion del hecho. Puede que solo el
comparar con la comunicacion y orientacion de los animales, entre los que el
conocimiento esta limitado como maximo a una orbita comparativamente pequeiia,
pueda hacer a los humanos, los descendientes de los animales, tomar plena
conciencia del caracter extrafio y tnico de un tipo de conocimiento basado en el
aprendizaje de simbolos sonoros que pueden variar de una sociedad a otra. Podriamos
referimos a este hecho mas simplemente pero también quizas con menos precisién
diciendo: los seres humanos se comunican entre ellos y se orientan en el mundo por
medio de nombres que asignan a todo lo que parece importante para su
comunicacion. Es muy posible que los individuos tuviesen en épocas antiguas mas
conciencia del hecho de que el poder de nombrar todas las cosas del cielo y la tierra
era una ventaja excepcional de los espiritus y de los humanos. Asi, en el Antiguo
Testamento se menciona explicitamente que Dios al crear la oscuridad y la luz dio el
nombre de «noche» a la primera y el de «dia» a la segunda y que dej6 para los
humanos la tarea de dar nombres a todos los animales.

Como he intentado explicar antes, los humanos pueden tener conocimiento de
este mundo de dos modos interrelacionados. Pueden tener conocimiento de hechos
como consecuencia de sus experiencias personales, individuales, que afectan a sus
propias impresiones sensoriales y pueden tener conocimiento de hechos como
posibles objetos de comunicacion, a través de simbolos sonoros que los representan.
Aprenden esos simbolos y aprenden a utilizarlos como elementos integrantes de un
lenguaje. Pueden servir al mismo tiempo como medio de comunicacion y como
medio de orientacion. L.os humanos no pueden orientarse en su mundo si no aprenden
un lenguaje. No pueden sobrevivir. A través de un lenguaje los seres humanos pueden
adquirir una gran cuantia de conocimientos de hechos de los que no tienen mas
experiencia personal, que entrafian impresiones sensoriales distintas de las que se
producen a través del contacto con palabras habladas o escritas. Por otra parte, el
conocimiento que llega a un individuo directamente a través de los sentidos en la
forma de una experiencia personal inmediata nunca se sostiene por si solo. Aparece
siempre intimamente entrelazado con simbolos sonoros que forman parte de un
lenguaje y con conocimiento adquirido en la forma de palabras habladas o escritas.
Podemos asi tocar una mesa y, si cerramos los ojos, cercioramos por medio de una
inspeccion tactil por toda ella de que el objeto es realmente un objeto
cuatridimensional en el espacio y el tiempo o, mas concretamente, una mesa. Pero al

www.lectulandia.com - Pagina 129



identificarlo como tal s6lo identificamos un hecho de la propia experiencia personal
en forma de un simbolo social comunal, una posicion particular dentro del universo
social de simbolos y el fondo de conocimiento que le acompafia. De ese modo una
mesa puede decirse que existe como objeto de una representacion simbolica hecha
por el hombre y como objeto en el tiempo y el espacio. Seria un error separar esos
medios de localizacion de objetos o considerarlos incompatibles. Los habitos actuales
pueden hacer que nuestro pensamiento se incline en esa direccion. Sin embargo,
como tendré que explicar de aqui a poco, de todas las cosas que tienen un lugar y una
funcion en la comunicacion humana nada tiene nunca un lugar en el tiempo y en el
espacio sélo sin la representacion en forma de simbolo sonoro, y nada que no esté
también en el tiempo y en el espacio puede tener el caracter de un simbolo sonoro.

Todos los idiomas contienen sistemas clasificatorios ademas de categorias,
modelos de relaciones entre hechos, reales o que se creen reales, y de las posibles
explicaciones de esos hechos. Por medio de estos modelos de conexion categoriales,
explicativos y de otro tipo pueden los usuarios de un idioma determinar
simbolicamente la posicion de un hecho experimentado de modo individual dentro de
lo que experimenten como su mundo real. De ese modo los idiomas ayudan a sus
usuarios a integrar y a organizar en general las percepciones individuales de acuerdo
con su posicion en ese mundo simbolico. Si un idioma no proporciona en un periodo
determinado un nicho apropiado, clasificatorio o categorial, puede en ciertas
condiciones estimular el desarrollo de un nuevo simbolo. Esa experiencia puede
estimular el desarrollo de un nuevo simbolo que pueda albergar adecuadamente las
experiencias que no encajan, o no encajan aun, en el caudal de simbolos existentes.
La aparicion de la palabra «virus» puede servir de ejemplo. El descubrimiento de un
tipo de agentes de enfermedades anteriormente desconocido no habria sido un
descubrimiento si el nuevo tipo de agentes hubiese permanecido sin representacion
simbdlica. Este descubrimiento y los procesos sociales que identificaron
simbélicamente a los generadores de enfermedades recién hallados con las pautas
sonoras «virus» estaban especialmente disefiados para representar a esos agentes en
mensajes entre seres humanos y para indicar con ello, al mismo tiempo, su lugar en el
mundo de los hablantes. En casos ordinarios, como es el de la investigacion de una
pieza de mobiliario, la persona afectada podria aportar una palabra doméstica como
resultado de una inspeccion personal. Un individuo de habla inglesa podria concluir
la investigacion diciendo: «this is a table», «esto es una mesa»; mientras que un
individuo de habla alemana diria que el objeto era una «Tisch». Asi pues, los seres
humanos no viven en un mundo cuatridimensional sino en un mundo de cinco
dimensiones. Ubican objetos de comunicacion no solo de acuerdo con su posicion en
el espacio y en el tiempo, sino también de su posicion en el propio mundo de los
hablantes segun lo indica simbolicamente la pauta sonora que los representa en el
lenguaje de los hablantes.

Quizas fuese mas facil percibir las elevadas funciones cognitivas que tienen los

www.lectulandia.com - Pagina 130



lenguajes para los seres humanos si no estuviéramos tan familiarizados con ellos.
Quizas tenga algo de verdad el dicho de que la familiaridad genera menosprecio.
¢Podria, si no, haber llegado a ser de conocimiento comun y obvio el que los
lenguajes que hablan los seres humanos tengan participacion notable en la
conformacion de la imagen que tienen los hablantes del mundo en el que viven,
incluida su imagen de si mismos? Tienen sin lugar a dudas una influencia
determinante en la vision externa de los nifios pequefios que los aprenden como
lengua materna. Les proporcionan medios para orientarse mucho mas alla del campo
de su experiencia personal. ;Debemos considerar esto como una especie de a priori
biolégico o social comparable al a priori natural de los fil6sofos trascendentales?

Hay varias escuelas de filosofia trascendental que postulan una especie de a
priori natural que se interpone en formas tales como las leyes de la razén o las leyes
de la logica entre el propietario de esa mente, entre el sujeto individual del
conocimiento, y el mundo del que pretende captar una imagen exacta. Aunque no se
admita siempre, en ese caso la propia naturaleza humana, la estructura de la mente
humana, parece ser la culpable de que no nos esté permitido superar jamas una duda
torturante respecto a la fiabilidad del conocimiento humano, que se interpone como
una barrera insuperable entre sujeto y objeto, previamente a cualquier relacion que
pudiese tener el sujeto con el objeto. Se podria sacar la conclusion de que las
guirnaldas relumbrantes de palabras que se interponen entre sujeto y objeto del
conocimiento constituyen un paralelo social del a priori natural de la filosofia
trascendental, pero no es asi. No hay duda de que los idiomas como factores de
cognicion pueden extraviar ademas de guiar. Errores tradicionales pueden sobrevivir
muchas veces a su utilidad durante siglos en el lenguaje cotidiano con asombrosa
obstinacion. No es particularmente inquietante el que la divisoria objeto-sujeto de la
epistemologia filoséfica haya ofrendado al idioma inglés el don de los anténimos
subjetivo-objetivo, mientras que en ciertos conceptos el término «sujeto material»
puede utilizarse casi como intercambiable con objeto.

Lo que se ha expuesto aqui como una forma de representacién simbolica puede
exponerse tradicionalmente como generalizaciones o abstracciones. El supuesto
subyacente parece ser que los individuos tienen primero su propia experiencia con
mesas concretas y luego, después de ver varias mas de ese tipo, abstraen de ellas el
concepto general «mesa». L.o que en realidad sucede en esos casos es casi lo contrario
y decididamente mas complejo. Este es otro ejemplo de lo dificil que les resulta a
muchas personas asignar a datos sociales como los idiomas o el conocimiento su
condicion de preexistentes a cualquier individuo concreto. Para superar ese problema
es preciso de nuevo pensar en términos de procesos sin principio. Podemos sentimos
inclinados a suponer que el aprendizaje de un idioma por un nifio pequefio puede
considerarse un inicio absoluto. Pero no es asi. Hemos de mencionar una vez mas el
hecho de que los nifios pequefios pasan en su proceso de crecimiento biosocial por
una fase en la que estan naturalmente predispuestos a aprender el idioma de aquellos

www.lectulandia.com - Pagina 131



que los crian. Este es el punto decisivo del desarrollo de los individuos que mas
inequivocamente desmiente esa creencia generalizada de que la vida en sociedad va
contra la naturaleza humana. El proceso biol6gico proporciona en esta etapa una
predisposicion natural que s6lo puede rendir frutos si la activa un proceso social,
gente mayor que hable entre ella y que hable con el nifio, y un proceso de aprendizaje
individual. La cultura lucha a veces contra la naturaleza y la naturaleza contra la
sociedad, pero conviene recordar una vez mas que las caracteristicas individuales
basicas de la naturaleza humana sélo se despliegan en la convivencia con otros, a
través de la vida en sociedad. La concatenacion de un proceso biolégico, un proceso
social y un proceso individual, que es la condicion de la capacidad humana de hablar,
es un patente ejemplo de entrelazamiento de un proceso biolégico, un proceso social
y un proceso individual en uno de los momentos decisivos de una vida humana.

Ahi esta la clave para entender una relacion que se malinterpreta a menudo y no
viene mal que aludamos a ella una vez mas. Los procesos bioldgicos aportan la
potencialidad para que un individuo aprenda a hablar y a entender un lenguaje. Si esta
potencialidad bioldgica se malogra, como muy bien puede suceder en el caso de un
nifio sordomudo, la persona puede no ser capaz de aprender la forma audible de un
lenguaje. El nifio tampoco sera capaz de aprender y entender el habla si no le cria un
grupo de personas mayores que hablen entre ellas y con €l una lengua. El proceso de
maduracion biologica proporciona al nifio en un periodo determinado la
predisposicion para aprender a hablar con otros y entenderles. Si en este periodo no
hay otras personas que cuiden al nifio que hablen entre ellas en su presencia y hablen
con el nifio, la potencialidad de este para aprender un idioma en una etapa posterior
puede quedar gravemente dafiada. Se hace especialmente patente aqui lo que puede
observarse en otras ocasiones, que los seres humanos estan hechos por naturaleza
para vivir con otros, para vivir con un grupo. Estan, en otras palabras, predestinados
por naturaleza para vivir en sociedad y para entrar en el mundo simbdlico igual que
para vivir como individuos diferenciados con voz propia.

La costumbre de nuestra época genera una fuerte tendencia a tratar como opuesto
entre si lo que nos parece diferente. Tendemos a pensar en funcién de una cosa u otra.
Preguntamos: ¢el lenguaje es naturaleza o es cultura? Quizas esta tendencia a
polarizar el pensamiento refleje una era de conflicto y guerra. Sea cual sea el motivo,
el ejemplo del lenguaje muestra que esta tendencia a la polarizacién obscurece el
asunto: ¢cual es la relacion? El asunto en este caso es: scual es la relacion entre el
nivel natural, el social y el individual del lenguaje? El elemento sonoro del lenguaje
se halla presente hasta en las formas silenciosas de utilizarlo, como el pensamiento.
Tarde o temprano los resultados de la forma silenciosa deben restaurarse en una
forma visible o audible accesible a otros. La predisposicion natural a hablar esta
pautada y estructurada por un lenguaje compartido por una multitud de personas que
forman entre si una comunidad lingiiistica. Activado asi sirve al miembro individual
de esa comunidad para representar, para expresar, para orientarse. Procesos naturales,

www.lectulandia.com - Pagina 132



sociales e individuales entretejidos juegan un papel en la produccién de los simbolos
de un idioma.

Al aprender un primer lenguaje, una lengua materna, los nifios ganan acceso al
mundo del simbolo. Se abre la posibilidad de adquirir mas conocimiento, mas
experiencia simbolizada. Pero el lenguaje que uno aprende de nifio limita también
(puede hasta bloquear) las posibilidades de realizar experiencias, de adquirir
conocimiento. Los nifios pueden experimentar durante un tiempo con pautas sonoras
propias hasta que aprenden qué pautas sonoras representan simbodlicamente objetos
especificos de comunicacion, también para otras personas. Aprenden como lengua
materna el idioma de una sociedad concreta que existia antes de que ellos llegasen al
mundo. Abre la puerta al mundo del simbolo de un modo sumamente selectivo y en
consecuencia de un modo limitador. Es posible que la forma humana de acceder a un
lenguaje nos quede parcialmente oculta por los supuestos tacitos que representa
nuestro propio lenguaje. No es normal decir que los nifios pequefios aprenden el
lenguaje de una sociedad concreta. Lo normal es decir que los nifios aprenden a
hablar. Se logra asi que la adquisicion de un lenguaje parezca un logro puramente
individual. Se desvia la atencion del entrelazamiento de procesos biologicos, sociales
e individuales que tiene lugar.

Con el aprendizaje de un lenguaje vivo las experiencias de los nifios quedan
pautadas por condiciones que son previas a su propia existencia. Pero estas
condiciones, lejos de bloquear o dafiar la posibilidad de adquirir conocimiento de este
mundo tal y como es realmente, son esenciales para la congruencia con la realidad de
su comunicacion y orientacion. La duda filoséfica respecto a la posibilidad de
conocimiento congruente con la realidad la contradice de un modo muy elemental el
éxito de la especie humana en su lucha por la supervivencia. Si el bagaje cognitivo de
los humanos fuese realmente de un género tal que no les permitiese identificar
objetos como son realmente, se habrian hundido. El supuesto de un defecto
congénito, que pone en duda eternamente la capacidad humana de identificar el
mundo tal cual es, es intrinsecamente improbable. L.a humanidad habria desaparecido
muy pronto después de incurrir en semejante fallo, Y en vez de eso ha alcanzado una
posicion de predominio respecto a las otras especies. Esto indica que los medios de
orientacién con los que estan dotados son mas eficaces, aportan posibilidades de una
mayor congruencia con la realidad del conocimiento que los de la mayoria de los
demas seres vivos. De hecho, la orientacion por medio de conocimiento que se
expande y acumula intergeneracionalmente es probable que sea la mejor y la mas
eficaz de las diversas técnicas de orientacion con las que los ciegos procesos
evolutivos de la naturaleza han dotado a los seres vivos. Resulta extrafio, y aun no ha
sido explicado, que se haga caso a filésofos que proponen doctrinas que postulan un
defecto congénito del medio humano de orientacion. El hecho indica una
incertidumbre eterna en cuanto a si los simbolos sonoros del lenguaje pueden llegar
en realidad a representar exactamente los diversos aspectos de este mundo o incluso

www.lectulandia.com - Pagina 133



si existe en realidad algo fuera del individuo interrogante.

www.lectulandia.com - Pagina 134



IX

e procurado mostrar el caracter doble del mundo de nuestra experiencia como
H un mundo independiente de nosotros pero que nos incluye y como un mundo

del que hace de intermediaria para nuestro entendimiento una red de
representaciones simbodlicas hechas por el hombre, predeterminadas por su
constitucion natural, que s6lo se materializa con ayuda de procesos de aprendizaje
social. Puede llegar a ser mas congruente con la realidad y menos. Podemos
experimentar este mundo y experimentamos a nosotros mismos dentro de él en el
instante presente directamente como una entidad tangible, como un momento en una
situacién de cambio normalmente representada hoy como un proceso en las cuatro
dimensiones de tiempo y espacio, Pero siempre esta representada también por
simbolos sonoros. Si no estuviese representado simbolicamente no podrian los seres
humanos conocerla ni comunicarse respecto a ella. En ese sentido tenemos que hablar
de un universo de cinco dimensiones. Las personas pueden por medio de frases y
palabras referirse al mundo como era, como es o como puede ser en el futuro. Los
seres humanos pueden liberarse asi de la esclavitud del momento. Todo lo que puede
llegar a ser un objeto de comunicacién humana puede ubicarse como elemento en el
espacio y el tiempo y como elemento del lenguaje o del conocimiento.

Resulta dificil imaginar un solo modelo fisico de esta constelacion. Las lenguas
son absolutamente distintas de lo que simbdlicamente representan, salvo que
representen simbolicamente simbolos. Constituyen un estrato del mundo humano que
es exclusivo de este. Un simbolo sonoro puede ser predominantemente congruente
con la realidad o predominantemente un fantasma con numerosos matices y grados
intermedios. Dicho de otro modo, un lenguaje representa simbdlicamente el mundo
tal como han llegado a experimentarlo los miembros de una sociedad en la que se
habla ese lenguaje. Por tanto, una de las singularidades de ese estrato es que refleja el
mundo en general y al mismo tiempo al grupo de individuos, las sociedades, que
utilizan los simbolos como medio de comunicacion. Otra singularidad es que todos
los simbolos entrafian relaciones. Indican como la gente que utiliza un estrato de
simbolos concreto conecta entre si el mundo y sus diversos aspectos y elementos. Los
elementos de una capa simbodlica no estan absolutamente desconectados ni son
absolutamente independientes. La cuestion de si existen acontecimientos
absolutamente independientes en el mundo en general es cuestion distinta y que
queda fuera de mi competencia. Pero quizas valga la pena que digamos que el
lenguaje conecta. No se puede decir «mariposa», «pafiuelo», «ayer» o «me parece a
mi» sin situar cada uno de estos elementos en un marco especifico.

Ademas, la red de relaciones en la que se sitian los hechos si se representan en
términos de un idioma, nunca es solo el producto de la experiencia a corto plazo.
Todo idioma es reliquia de familia, el producto de una sucesion incalculable de
generaciones. Los miembros individuales de una sociedad que utilizan una lengua

www.lectulandia.com - Pagina 135



comun pueden enriquecerla o hacer mal uso de ella, pero la capacidad que tiene el
individuo para modificarla es limitada porque una de las principales funciones de un
lenguaje es la de hacer posible la comunicacion entre una multitud de individuos, y
una modificacion individual se haria dificil y hasta imposible de entender si difiriese
demasiado de los simbolos sonoros regularizados de un lenguaje. Un lenguaje tiene
un poder propio en relacion con todo individuo que lo utilice. Aunque es indudable
que en algunas sociedades los individuos tienen libertad para utilizar el idioma
comun como les plazca, puede que no valoremos suficientemente hasta qué punto
influye la red de simbolos regularizados de un idioma comun, a través de la cual cada
individuo contempla el mundo, en lo que uno desea decir o en lo que uno puede decir.

Quizas no apreciemos el hecho de que las pautas sonoras de un idioma tienen el
caracter de un objeto o simbolo aceptado de comunicacion. No se firmé ningun
contrato social que convirtiese la pauta sonora «naturaleza» en un simbolo de casi
todo lo no hecho por humanos. En la mayoria de los casos los simbolos sonoros de un
idioma crecieron hasta adquirir su forma actual a través del uso de esos mismos
sonidos u otros similares como simbolos de objetos de comunicacion especificos en
la practica social de la comunicacion con otros. A veces una academia asume el poder
de determinar el uso de palabras. A veces asume esta funcion un diccionario. Hay
casos en los que grupos sociales como una sociedad cortesana o un patriciado urbano
tienen una influencia modélica en el uso de la lengua; la suerte de ese grupo
determina la suerte de sus lenguas.

El nucleo central de todas las teorias del conocimiento lo constituyen modelos de
las relaciones entre tres elementos basicos, entre los que conocen (los sujetos), lo que
ellos conocen (su conocimiento) y aquello de lo que se conoce algo (los objetos).
Como quizas se haya apreciado, el modelo efectivo de los tres elementos basicos y su
relacion que se ha expuesto aqui difiere del utilizado en las teorias del conocimiento
tradicionales. En estas ultimas no se aclara la naturaleza basica del propio
conocimiento. Suele concebirse como algo que esta dentro de la cabeza de la gente,
distinto del mundo exterior; una idea, un concepto, un pensamiento, o quizas algo que
dijo una persona, un juicio o una afirmacién. Esta imagineria espacial, la ubicacion
del conocimiento dentro de la cabeza de un individuo, suele ir acompafada de la
descripcion del conocimiento como parte de una ciencia. Pero una ciencia es un
hecho social. Presupone relaciones intergeneracionales que incluyen cooperacion o
discusiones. Sin embargo, quizas no esté demasiado claro como se puede compaginar
la ubicacion del conocimiento dentro de una sola cabeza, y agudamente diferenciado
de todo lo de fuera, con su modo de existencia como parte de una unidad social, de
una ciencia. Sigue en pie la cuestion del estatus ontologico del complejo idioma-
conocimiento. Parece haber un acuerdo tdcito en que el conocimiento es algo
inmaterial. Pero la cuestion de como puede interesarse la ciencia por algo que no se
puede ver, oir, tocar o relacionar con cualquier otra experiencia sensible, casi nunca
se plantea. Al mismo tiempo, la gente parece discrepar en cuanto a la clasificacion

www.lectulandia.com - Pagina 136



del conocimiento como parte de la naturaleza humana o como parte de la cultura. La
cuestion del estatus ontologico del conocimiento apenas se aborda en realidad como
una cuestion de importancia primordial y parece tener sin embargo cierto peso en la
cuestion clave del conocimiento, la de a qué nos referimos con términos como
verdad, validez o valor cognitivo. Ha llegado a aceptarse de modo general que el
conocimiento no es una reproduccion o una imitacion del mundo. La cuestion de si el
conocimiento refleja la realidad o si es una pintura de la realidad es algo que se ha
discutido con bastante frecuencia. Pero el estatus impreciso del conocimiento es algo
que se da en general por supuesto como una de esas cosas por las que no merece la
pena molestarse.

Se ha identificado estrechamente en este texto, como es bien visible, el
conocimiento con el lenguaje y el lenguaje con el conocimiento y el pensamiento.
Esto elimina una de las fuentes de incertidumbre. Incluye posibles ampliaciones
como el lenguaje de las matematicas, series especializadas de simbolos sonoros no
incluidos automaticamente si se utiliza el término «lenguaje» en su forma
regularizada. Tienen todos funciones de comunicacion ademdas de funciones de
orientacion. En realidad, es dificil dar con una expresién lingiiistica que no combine
estas dos funciones. He procurado mostrar con cierto detalle que no tiene por qué
menoscabar la funcion de los simbolos sonoros el que se mantenga mudo su elemento
sonoro. El término «conocimiento» se utiliza a menudo para referirse a un uso de
cadenas de simbolos sonoros sin emision de voz. El hecho de que los simbolos
sonoros de los idiomas puedan almacenarse, recordarse y manipularse de una forma
muda ha contribuido a la impresion de que conocimiento y lenguaje son dos
manifestaciones humanas diferentes y que existen por separado. El manejo silencioso
de simbolos sonoros reduce sin duda su funciéon comunicadora y realza su funcién
orientadora. Pero el conocimiento s6lo puede cumplir su funciéon orientadora en
ultimo término si se devuelve la vida a la voz y con ello su funciéon comunicadora. El
conocimiento tiene que asumir tarde o temprano su forma sensorial como
comunicacion hablada o escrita de una persona con otras personas.

Los lenguajes se han presentado aqui como un estrato del mundo humano. No
podemos entender su modo de existencia mientras no compensemos con instrumentos
de sintesis la diferenciacion de conceptos basicos como naturaleza y cultura,
sociedades e individuos matizando sus relaciones. El lenguaje y el conocimiento son
ejemplos de esto. Son inseparables. Los seres humanos no pueden comunicar sin
manejar conocimiento, ni manejar conocimiento sin utilizar un lenguaje, sin
comunicar en algin momento con otros. Hay pues una diferencia muy acentuada
entre el nivel de sintesis al que las teorias mas antiguas investigan el problema del
conocimiento y el nivel de sintesis que aborda esta investigacion. Para determinar la
relacion entre lenguaje y conocimiento hace falta un marco de referencia unitario. Lo
obtendremos en este caso si admitimos que tanto el lenguaje como el conocimiento
son funciones de simbolos. De ese modo el conocimiento se sitia aparte del lenguaje.

www.lectulandia.com - Pagina 137



Podemos traducir conocimiento de un lenguaje a otro. Esto parece indicar que el
conocimiento tiene una existencia independiente de la del lenguaje. Es facil pasar por
alto el hecho de que la traduccién no entrafia el traslado de conocimiento a un reino
sin lenguaje. Se reduce a la opcion de cambiar conocimiento del conjunto de
simbolos de una sociedad al conjunto de simbolos de otra. Puede transmitirse, hasta
cierto punto, el mismo mensaje con conjuntos distintos de simbolos sonoros.

Las teorias tradicionales del conocimiento no se interesan mas que por el
conocimiento cientifico; s6lo abordan marginalmente el conocimiento humano
anterior al 1500 a. C. y el conocimiento no cientifico de épocas posteriores. Y hay sin
embargo bastantes pruebas que indican que el crecimiento del conocimiento
precientifico fue condicion para que surgiera la forma cientifica. El error de Tolomeo
fue condicién de la correccion que hizo Copérnico de ese error. La separacion del
conocimiento cientifico del precientifico condena a las teorias del conocimiento a la
esterilidad. El objetivo evidente es una teoria unitaria que englobe todos los tipos de
conocimiento. Esta investigacion es un paso en esa direccion; prepara el camino para
modelos del proceso a largo plazo del conocimiento humano que, sin principio
absoluto, se remonta hasta una sucesion desconocida de etapas evolutivas. Solo
podemos suponer que la comunicacion por medio de lenguajes aprendidos y la
orientacion por medio de conocimiento aprendido surgieron por etapas, Como nuevas
técnicas evolutivas de comunicacion a partir de la comunicacion por medio de
orientacion y de sefiales no aprendidas, por lo que llamamos instinto innato. No
sabemos como, por qué ni cuando. Solo conocemos el resultado, una gama de
conocimientos que abarca desde fantasias comunales con diversos matices, grados y
combinaciones de congruencia con la realidad.

El conocimiento de la fantasia y el conocimiento congruente con la realidad
pueden parecer solo, vistos sin el marco evolutivo, antagonistas polares. Soélo
presentandolos en su contexto evolutivo nos damos cuenta del parentesco que existe
entre conocimiento de la fantasia y conocimiento orientado hacia la realidad como
manifestaciones de la misma etapa evolutiva. Podemos identificar el ultimo como la
caracteristica distintiva de los seres humanos y pasar por alto el hecho de que el
conocimiento de la fantasia transmisible constituye también una caracteristica similar.
Los monos pueden representar fantasias cuando son jovenes, pero sus juegos estan
determinados genéticamente y son idénticos en cada especie de monos. Solo los seres
humanos tienen, que se sepa, el don de regular el comportamiento de acuerdo con el
conocimiento de la fantasia que no es innato aunque pueda representar deseos
innatos, y que se adquiere individualmente por aprendizaje. Su cultura proviene en
gran medida de este don. Teniendo en cuenta lo limitadas que son las pruebas de que
disponemos podemos decir que no es imaginable ningin punto cero ni del
conocimiento de la fantasia ni del conocimiento congruente con la realidad en grupos
de hominidos del unico tipo superviviente.

En las etapas anteriores del curso de la existencia de la humanidad el ambito del

www.lectulandia.com - Pagina 138



conocimiento congruente con la realidad, mucho mas detallado que el nuestro en
diversos aspectos, era inevitablemente mas limitado. Como ya he indicado antes, el
conocimiento de la fantasia tenia en esa etapa un elevado valor de supervivencia para
los seres humanos. El mito llenaba los vacios de su conocimiento realista. Les
protegia del horror de tener que saber cuanto no sabian.

Aunque el conocimiento congruente con la realidad ha ganado la partida en
muchas de las sociedades mas desarrolladas de nuestra época, el conocimiento de la
fantasia sigue desempefiando un papel en la conducta humana. Aunque suele
predominar en sociedades menos desarrolladas, nunca hay un punto cero de
conocimiento congruente con la realidad. Una perspectiva integradora presenta la
estructura del movimiento como un hecho, no como un ideal. Ya me he referido antes
a ello. Es relativamente simple y va acompafiado de un cambio en el sujeto del
conocimiento. Una teoria del conocimiento que se centre en la funciéon de
conocimiento de simbolos sonoros necesita como sujeto del conocimiento no solo
esta 0 aquella persona humana, sino sociedades humanas en su desarrollo y en ultimo
término el desarrollo de la humanidad. Si se entiende bien eso, la cuestién tan
debatida pero no resuelta hasta el momento de la posibilidad de conocimiento
congruente con la realidad presenta una solucion clara y comprobable. Con el proceso
de humanidad como estructura social no es dificil mostrar que la proporciéon de
conocimiento de la fantasia y conocimiento congruente con la realidad puede
cambiar, en un marco intergeneracional, en favor de uno u otro, pero en el caso del
conocimiento de naturaleza no humana ha cambiado sin duda en favor de la
congruencia con la realidad. Ambos tipos de conocimiento pueden desarrollarse en
especialidades sociales como la ciencia, por una parte, y las artes, la religion y otros
logros culturales por la otra.

El ejemplo indica por qué he elegido el concepto «congruencia con la realidad»
como simbolo de uno de los tipos de conocimiento. Suele hablarse sin vacilacion de
la veracidad de una afirmacién. Pero «verdad» tiene fuertes connotaciones morales.
Uno de sus anténimos mas evidentes es «mentira». Sin embargo, seria engafioso
llamar mentira a una afirmacién cientifica que en el curso del desarrollo de una
ciencia se demuestra que es falsa. También suele malinterpretarse «verdad» como
similitud o identidad de afirmacion y hecho, de la constelacién de simbolos que
componen una afirmacién con los hechos que representa. El caracter simbélico de las
afirmaciones hace que resulte mas facil entender por qué se ha elegido «congruencia»
para caracterizar la relacion entre simbolo y lo que representa. Indica el caracter
representativo del simbolo sonoro que en un lenguaje determinado representa un
simbolo sonoro especifico o una combinacion de tales simbolos.

Mientras el conocimiento se considere basicamente insubstancial, algo de la
«mente», es probable que no podamos avanzar mas en el analisis de esta relacion. Si
se tiene en cuenta el caracter que tiene el conocimiento de representacion simbdlica
de objetos de comunicacion y con ello también su caracter de pautas sonoras

www.lectulandia.com - Pagina 139



socialmente grabadas, depositadas en los espacios de la memoria de los individuos,
desaparece el dualismo tacito mente-cuerpo que empafia muchas discusiones sobre el
conocimiento como supuesto tacito. Se destaca con mas fuerza el aspecto
interpersonal del conocimiento. La relacion entre mensajes interpersonales con una
funcion de conocimiento, hablada, escrita o almacenada en la memoria, y el objeto de
comunicacion resulta ser la relacion entre constelaciones de simbolos y aquello que
simbolicamente representan. Conceptos representativos de este tipo carecen del
caracter estacionario de finalidad absoluta que la tradicion ha asociado con conceptos
como «verdad». La expresion congruencia utilizada de este modo puede indicar la
direccion de un movimiento. Admite matices y grados. Una constelacion de simbolos
sonoros puede ser mas congruente con la realidad que otra y puede serlo menos. Pero
la transformacion de lenguajes con la larga tradicion de férmulas que reducen
procesos, de representar acontecimientos en términos estacionarios, en lenguajes
adaptados a la representacion simbolica de procesos, no es ciertamente una tarea
sencilla. Puede llevar muchisimo tiempo.

Se aduce a veces que solo desde el advenimiento de la ciencia en los siglos xviy
XxVviI de nuestra era se puede decir que los humanos poseen los medios de adquirir un
conocimiento verdadero y valido de la naturaleza. Se da asi la impresion de que el
conocimiento cientifico surgié6 como consecuencia de la aparicion accidental en
Europa de una serie de individuos excepcionalmente dotados. En realidad, ese avance
transcendental hacia lo que ahora llamamos una forma cientifica de adquirir
conocimiento de la naturaleza habria sido imposible y habria tenido que seguir
resultando completamente incomprensible sin los avances anteriores en el
conocimiento que se realizaron en la Antigiiedad y en la Edad Media. Hasta aquellos
antepasados nuestros que consumieron sus vidas como cazadores y recolectores o
como agricultores primitivos poseian mucho conocimiento que, aunque no podamos
llamarlo cientifico, merece sin duda que se le llame congruente con la realidad.
Merece esta caracterizacion aunque estuviese mezclado todo él con el conocimiento
de la fantasia predominante.

La capacidad de apreciar procesos a largo plazo que abarcan miles de afios, como
el crecimiento del conocimiento de la naturaleza que posee la humanidad, se halla
gravemente menoscabado hoy en dia por la forma histérica de apreciar y de presentar
el pasado humano. Esta forma de apreciar el pasado no s6lo indica una quiebra a
menudo artificial entre lo que se llama prehistoria e historia, sino que centra ademas
la atencion en tal medida en los detalles que pueden menospreciarse tedricamente
estructuras procesuales que exigen una perspectiva a largo plazo. Si se utiliza como
marco de referencia el desarrollo de la humanidad en su conjunto, no cabe duda
alguna del crecimiento del conocimiento congruente con la realidad. Aunque se
hayan perdido muchos detalles del tipo de conocimiento que poseyeron en otros
tiempos miembros de sociedades mas simples, el fondo global de conocimiento de la
humanidad ha aumentado a lo largo del tiempo tanto en el nivel empirico como en el

www.lectulandia.com - Pagina 140



teorico integrador. Ha aumentado con ello la capacidad de dominio de los humanos
sobre las otras criaturas de la tierra. La orientacion con la ayuda de conocimiento ha
proporcionado a los seres humanos una gran ventaja sobre casi todas las demas
especies. Quizas se pueda considerar la constancia con que aument6 el conocimiento
congruente con el objeto como un indicio de su elevado valor de supervivencia.

No quiere decir esto que el proceso de ampliacion del conocimiento haya seguido
la misma direccion de modo uniforme. Una investigacién mas detenida mostraria una
pauta bastante compleja de avances del conocimiento entremezclandose con bloqueos
y retrocesos. Puedo mencionar brevemente como ejemplo cuatro etapas del desarrollo
del conocimiento medio-oriental y europeo como un proceso continuado cuya
primera etapa conocida fue el desarrollo de simbolos visuales, en otras palabras la
escritura, ademas de simbolos sonoros, en otras palabras el lenguaje hablado, como
medio de comunicacién en la antigua Sumer. Podemos diferenciar dos fases distintas
de conocimiento dominado por los sacerdotes y dos fases igualmente diferenciadas
dominadas por grupos seculares:

Primera fase de conocimiento de dominio sacerdotal (c. finales cuarto
milenio — siglo vi a. C.).

Primera fase de conocimiento secular (c. siglo vi a. C. — siglo 1v d. C.).

Segunda fase de conocimiento de dominio sacerdotal (c. siglo 1v d. C. —
siglo xv d. C.).

Segunda fase de conocimiento secular (c. siglo xv d. C.).

Esto recuerda la ley de las tres etapas de Comte. Sin embargo, la secuencia
brevemente mencionada aqui no es una ley ni un modelo de un proceso necesario e
irreversible. Es un modelo puramente orientado al hecho, que indica uno de los
aspectos sobresalientes de la continuidad de la transmision de conocimiento. Se
puede revisar o abandonar si es preciso en funcion de conocimientos de los hechos
que se descubran. El desarrollo de la escritura puede servir como ejemplo de la
continuidad del desarrollo del conocimiento, a pesar de su transicion de un pueblo o
un estado a otro. Cualquiera que haya podido ser la antecesora de la escritura de los
fenicios, los griegos helénicos la aprendieron de ellos. No hay ninguna relacion, por
lo que sabemos, con el alfabeto griego micénico, que procedia al parecer de una
forma mas antigua de escritura desarrollada en Creta. El alfabeto romano fue una de
las transformaciones de la forma griega de escribir. La escritura romana se transformo
en la escritura medieval y luego en la nuestra.

En la época de Comte era frecuente incluir en el desarrollo del conocimiento,
como una primera fase, el conocimiento no racional o religioso; Comte no fue el
unico investigador de esa época que plante6 esa secuencia como una necesidad casi

www.lectulandia.com - Pagina 141



natural. A finales del siglo xxX estamos en mejor posicion para damos cuenta de que
esto era una fantasia. El esquema expuesto aqui indica una vinculacion intima entre
procesos de conocimiento y de formacién del estado. El primer florecer del
conocimiento dominado por los sacerdotes se centrd en las antiguas monarquias del
Oriente Medio, de las que son ejemplos el antiguo Sumer, el antiguo Egipto y
Babilonia. En la mayoria de estos estados una aristocracia sacerdotal presidida por el
sumo sacerdote y centrada en la primera organizacion social a gran escala, en el
edificio del templo, por una parte, y una aristocracia guerrera encabezada por el rey y
centrada en el palacio, por otra, estaban unidas entre si como rectoras del estado y
como rivales en diversas luchas por el poder. Sin embargo, en Egipto, mas protegido
de las invasiones que los estados mesopotamicos durante la parte mas primitiva de su
historia, la aristocracia guerrera cedi6 muy pronto ante una aristocracia de
funcionarios del estado entregados a una fluctuante lucha por el poder con grupos de
sacerdotes. Aunque los grupos centrados en el palacio realizaron aportaciones al
desarrollo del conocimiento, en esa etapa los sacerdotes dominaron ampliamente la
produccion y transmision de conocimiento.

Si comparamos la organizacion sacerdotal y la estructura de conocimiento de la
primera fase de dominio sacerdotal con las de la segunda fase, sale a la luz un rasgo
notable del conocimiento. La segunda fase no constituyé simplemente una vuelta a la
primera. Los progresos logrados durante el primer periodo de conocimiento secular
no se perdieron sin mas en el segundo periodo de conocimiento de predominio
sacerdotal. Este ultimo constituyé una compleja mezcla de retroceso y avance. Volvio
a imperar el mito donde antes habia predominado la investigacion protocientifica.
Pero la organizacion sacerdotal se modeld de acuerdo con la organizacion estatal del
imperio romano del que habia nacido. Paso a ser, en forma de una iglesia, muchisimo
mas centralizada y unificada de lo que lo habian sido las creencias religiosas y los
cultos en la primera fase de conocimiento dominado por los sacerdotes. Una de sus
innovaciones mas significativas fue la de apoyarse en la autoridad de un libro. La
elaboracion de conceptos de esta iglesia se beneficié notablemente de los progresos
en la elaboracion de conceptos a un nivel superior de abstraccion o sintesis que se
habia conseguido en la etapa secular precedente. Estos ejemplos pueden bastar en
este marco para indicar que el modelo de cuatro etapas no tenia ni mucho menos el
caracter de avances y retrocesos uniformes. Pero pueden aclarar al menos la
complejidad del proceso del conocimiento. E1 modelo invita a hacer comparaciones.
Ese es uno de los criterios de su congruencia con la realidad. Condujo a la aparicion
de una forma cientifica de descubrimiento.

El ejemplo aclara también la naturaleza y la funciéon de modelos de procesos a
largo plazo, en este caso de largos procesos de expansion del conocimiento. Los
avances en las ciencias naturales pueden inducimos a considerar los modelos
procesuales como una especie de ley o de generalizaciones tipo ley. Comte sucumbio
a esa tentacion. Pero los modelos socioldgicos procesuales no tienen en modo alguno

www.lectulandia.com - Pagina 142



el caracter de leyes generales para numerosos casos repetidos. El proceso
representado en el modelo de cuatro etapas probablemente fuese tnico. Puede no
volver a darse jamas. Este modelo proporciona una articulacion de lo que he dicho
antes, un proceso continuado de expansion y transmision del conocimiento puede
vincular entre si las tradiciones de conocimiento de diferentes pueblos y paises.
Podemos remontar a la antigua Sumer el proceso continuado de expansion y
transmision del conocimiento, que floreci6 en el Renacimiento en forma de
conocimiento cientifico en lo que consideramos hoy paises europeos. En el curso de
este proceso especifico grupos seculares consiguieron romper por dos veces el
monopolio que sobre la transmision y produccién de conocimiento habian adquirido
anteriormente grupos sacerdotales, primero en sociedades grecorromanas y mas tarde
nuevamente en sociedades europeas. Lo mas probable es que el primer brote de
conocimiento secular y la absorcién de algunos de sus aspectos por la segunda fase
de conocimiento dominante de los sacerdotes fuese una de las condiciones para que
surgiese el segundo brote secular. ;Cual fue la razén, y este es el problema, de que en
el marco de la tradicion sumerio-europea grupos seculares consiguieran por dos veces
crear una tradicion de conocimiento propia y lograran que su tipo de conocimiento
secular se impusiese al conocimiento controlado por los sacerdotes? Es dificil que
puedan destacar con claridad las caracteristicas que diferencian el conocimiento
cientifico del no cientifico si se concentran la atencion y el conocimiento factico en el
ultimo. Planteo la cuestion aqui como un ejemplo del papel que pueden desempefiar
en el estudio de sociedades humanas modelos que representen sintesis de alto nivel.

Quizas valga la pena que indique brevemente al final dos aspectos de este estudio
que estan implicitos, pero que no se han hecho explicitos. El1 campo de vision
empirico en que se apoya la teoria del simbolo es, al menos en dos aspectos, mas
amplio, y el nivel de sintesis tedrica correspondientemente mas elevado, de lo que
suelen serlo en estudios de ciencias histéricas, sociolégicas y otras ciencias sociales.
Primero, la estructura social de referencia implicita de esos estudios suele ser la
principal unidad de supervivencia de nuestra época, el estado nacién. En
investigaciones antropologicas tradicionales es la tribu. Quizas no sea tan evidente
que el estado es el nivel principal de integracion al que se atienen las investigaciones
en el caso de investigaciones sociolégicas como lo es en investigaciones historicas,
pero si uno analiza lo que quieren decir los sociologos cuando hablan de sociedad,
suele encontrarse con que raras veces van mas alla del nivel de integracion del estado,
aunque puedan limitar su campo de vision a subdivisiones de un estado. Ademas,
suelen limitar sus esfuerzos a las relaciones internas del estado. Los soci6logos raras
veces incluyen en su campo de vision, y por tanto en su concepcion de la sociedad,
las relaciones entre estados y los cambios que experimentan. Dicho de otro modo, los
desarrollos de grupos continentales de estados y en ultimo término de la humanidad
se menosprecian como norma por considerar que quedan fuera de los campos de
estudio de los socidlogos. No se menosprecian aqui de ese modo.

www.lectulandia.com - Pagina 143



Mientras la sociedad se identifique implicitamente con relaciones entre seres
humanos en el interior del estado, parecera como si las relaciones entre los estados y
la humanidad como unidad de integracion que forman entre ellos existiesen fuera de
la sociedad o incluso como si no existiesen en absoluto. En realidad las relaciones
entre estados son relaciones entre personas. Solo difieren de las relaciones de familia
y de otras que se producen dentro de una sociedad estatal en la medida en que
representan un nivel de integracion distinto. No son menos reales que las relaciones
sociales a nivel del estado o por debajo de ese nivel. El uso de la violencia en las
relaciones interestatales, es decir, las guerras, hace que al menos esto quede muy
claro. El que las relaciones de parentesco, las relaciones industriales y las relaciones
interestatales pertenezcan como materia de investigacién a especialidades académicas
distintas puede fomentar la impresion de que las relaciones internas de un estado son
relaciones sociales y las relaciones al nivel interestatal no lo son. La propia
interdependencia evidente de distintos niveles de sociedad y la interdependencia
constante de su desarrollo podrian corregir, por lo menos, la impresion.

El problema con que uno se enfrenta aqui llama la atencion sobre un vacio del
arsenal conceptual de los socidlogos que estos no estan demasiado bien equipados
para salvar. Las sociedades humanas, tal como estan constituidas hoy, tienen varios
niveles de integracion entretejidos. El nivel de grupo de parentesco, el nivel tribal, el
nivel estatal, el nivel continental y por ultimo el nivel de humanidad, son todos ellos
peldafios en la escala. Los observadores del panorama contemporaneo pueden
apreciar una diferencia muy acusada en las opciones de poder de que disponen
representantes de diferentes niveles de integracion en diferentes etapas de desarrollo
de la humanidad. Los soci6logos, y los cientificos sociales en realidad, ain no poseen
un equipo adecuado para abordar relaciones humanas a diferentes niveles de
integracion y con los diversos cambios de desarrollo que estos pueden experimentar.

Un ejemplo notorio es la transicion del nivel tribal de integracion al nivel estatal
que se puede observar actualmente en zonas de Africa. Tengo personalmente
recuerdos intensos de estos cambios. A principios de la década de 1960 estuve
ensefiando sociologia en una universidad de Ghana. Me invitaron a una de las
grandes festividades locales y recuerdo el escenario. La festividad se celebr6 al aire
libre. Los invitados estaban sentados en un circulo muy amplio. Los anfitriones, jefes
locales, estaban sentados a un lado del circulo. En el lado opuesto estaba sentado el
invitado de honor, el delegado del presidente del estado. Parecian, ataviados con sus
atuendos tradicionales tipo toga, senadores romanos dignos y orgullosos. Al iniciarse
la ceremonia los jefes se levantaron de sus asientos y se dirigieron con algunos de los
miembros de su séquito lentamente hasta los asientos de los representantes del estado,
para darles sin duda la bienvenida a su festival. Luego volvieron a sus asientos. Tras
un breve intermedio, el representante del estado y sus acompafiantes se levantaron y
fueron recorriendo todo el circulo, correspondiendo a la visita de los jefes, dandoles
las gracias sin duda por su invitacion y transmitiendo los buenos deseos del jefe del

www.lectulandia.com - Pagina 144



estado. Lo que veiamos era una representacion simbolica de un cierto equilibrio al
que se habia llegado en el largo tira y afloja entre representantes de tos dos niveles,
de la tribu y del estado. El presidente de la primera colonia africana que se convertia
en una nacion independiente, aunque se reservaba cada vez mas fuentes de poder real
para él como jefe de estado, queria mantener el maximo posible del poder ceremonial
de los jefes tribales, a los que consideraba una institucién especificamente africana.

Estos procesos de formacion estatal pueden variar mucho en los detalles. Pueden
adoptar la forma de una lucha hegeménica por ocupar los puestos gubernamentales
del estado entre diferentes tribus o la lucha de un rey con sus poderosos barones. La
alternativa a la integracion victoriosa a un nivel estatal solia ser la desintegracion.
Pero antes de que se llegase a una solucién final habian de librarse normalmente
muchos combates. En Africa la transicién del nivel tribal al estatal se manifestaba
ademas bastante a menudo en forma de guerra y destruccion. La ceremonia que yo
presencié indicaba reconocimiento de la supremacia de un estado asi como
reconocimiento de la soberania limitada de los jefes locales. En la transicion del
estado nacion a una federacion continental de estados de ese tipo se plantean
problemas analogos. Surgen cuando las superpotencias presionan a estados menos
poderosos. Surgen también cuando hay superpotencias que intentan imponer, en
nombre de la humanidad, normas para proteger al individuo contra leyes de su propio
estado que consideran inhumanas. Las luchas de este tipo pueden ser muy bien la
primera etapa de un largo proceso en el curso del cual la humanidad, como nivel mas
alto de integracion, puede alcanzar un grado de soberania igual e incluso superior al
del estado.

Mientras en muchas partes de Africa la lucha por la integracién que atn
predomina es entre relaciones a nivel tribal o a nivel de aldea y relaciones a nivel
estatal, en otros continentes la tendencia de integraciéon predominante es el
movimiento incipiente de paso de un estado nacién a una federacion de estados de
ese tipo. La transicion de una multitud de estados nacion europeos a una union de
estados europeos es ejemplo de ello. En América Latina los impulsos de integracion
similares se hallan ain en la etapa inicial. La funcién suprema del estado nacion
como unidad de supervivencia disminuye en una era de armas atomicas, mercados
econdmicos supranacionales y tiempos de desplazamiento que se reducen
constantemente. L.a humanidad como un todo surge cada vez mads, paso a paso, COmo
la unidad de supervivencia mas probable. Esto no significa que desaparezcan los
individuos como nivel de integracion y unidad de referencia. Lo mismo que en el
Renacimiento se produce un impulso acentuado de integracion a nivel estatal unido a
un debilitamiento de los vinculos del individuo con las agrupaciones tradicionales
como el grupo de parentesco o el gremio, en nuestra época un impulso de integracion
a nivel de humanidad va unido a un fortalecimiento de los derechos del individuo
dentro del estado nacional.

En etapas de desarrollo distintas destacan distintos niveles de integracion como

www.lectulandia.com - Pagina 145



los mas poderosos y eficaces. Pero para apreciar estas diferencias hay que retroceder
y distanciarse de una sociedad de muiltiples niveles y de la posicién que uno ocupa
dentro de ella. En el campo de las sociedades humanas los observadores cientificos
tienen que situarse como si estuviesen en un nivel diferente de la escalera de caracol
del que ocupan los objetos que estudian. Si se habla del estado en singular se sittia
uno al nivel de una multitud de estados. Si se considera la multitud de estados se situa
uno tacitamente al nivel de la humanidad. No hay ningin nivel mas alto de
integracion disponible. Por tanto, a efectos comparativos, se eligen en este caso
niveles antecedentes de integracion evolutiva. Se procura apreciar las caracteristicas
diferenciadoras de la humanidad comparandolas con las de los animales. Ampliando
de este modo el campo de visién propio se eleva uno del estado a la pluralidad de
estados y asi, en dltimo término, a la humanidad como la unidad de referencia tacita
de las investigaciones sociologicas. Al hacer esto se destaca mas claramente la
singularidad de los lenguajes como medio de comunicacion humana y de los fondos
de conocimiento como medio de orientacion humana. No es excepcional hablar del
lenguaje en singular cuando se refiere uno en realidad a lenguajes en plural. En el
caso del conocimiento el uso del singular puede justificarse por la identidad
supranacional del conocimiento de las ciencias naturales y de la tecnologia. Existen,
sin embargo, tradiciones de conocimiento diferentes que van unidas a este
conocimiento idéntico en diferentes estados nacionales. Lo que los nifios reciben
como propio es un lenguaje entre varios lenguajes, una de las diversas tradiciones de
conocimiento que existen.

Lo que se aprecia como un hecho, el que la humanidad se integra cada vez mas,
puede ayudar a sostener el planteamiento teorico. La humanidad pasa, en la tarea de
los socidlogos, de ser un ideal lejano a convertirse en un nivel de integracion y una
formacién social entre otras. Pueden servir como ejemplos tanto la teoria de los
procesos civilizadores como la teoria del simbolo. Es posible hallar pruebas para
ambas a todos los niveles de desarrollo social. Todos son etapas del desarrollo de la
humanidad. La unidad de comparacion siempre es la distancia entre las unidades
sociales menos desarrolladas y las mas desarrolladas en una etapa determinada. Las
sociedades del periodo glacial, y por tanto la humanidad del periodo glacial, es casi
seguro que no trascendieron en ningun lugar el estadio tribal. Sus diferentes etapas de
desarrollo pueden escaparsenos porque a primera vista y desde tan lejos lo que queda
de todas ellas en el planeta parece muy similar. La etapa durante la cual unidades
tribales tenian atn una posibilidad de vencer a un tipo primitivo de estados ciudades
y estados territoriales regidos normalmente por grupos de sacerdotes y de guerreros,
perdurd unos cuantos miles de afios. Actualmente un numero relativamente pequefio
de estados se tragan las tribus en todos los lugares donde aun existen.

Son necesarios modelos multidimensionales de sociedades humanas para poder
manejar los datos empiricos. El problema es que los cientificos sociales y los
sociologos en particular atin son esclavos de una teoria de la ciencia filosofica que

www.lectulandia.com - Pagina 146



empez6 con Descartes y se dejo guiar por la fisica en aquella primera etapa de su
desarrollo. En esa etapa no habia necesidad de modelos teéricos multidimensionales.
Todos los objetos de la fisica, y por tanto para muchos filésofos todos los objetos,
parecian representar un mismo y unico nivel de integracion. Bastaban modelos
tedricos del tipo que llamamos leyes universales o generalizaciones, y eran lo
bastante congruentes con la realidad para cumplir las exigencias de los fisicos en
aquella etapa. Esos modelos no han perdido su utilidad. Pero hace ya tiempo que han
sido complementados, hasta en las propias ciencias fisicas, por modelos tedricos que,
a diferencia de las leyes, son multidimensionales y permiten manejar
experimentalmente datos sobre objetos del tamafio de moléculas, genes y
cromosomas con varios niveles de integracion que actian y reaccionan entre si.

Una introduccion a la teoria del simbolo no parece el lugar adecuado para
investigar la gran variedad de vias a las que nos vemos conducidos por la capacidad
humana de representacion simbdlica. Pero quizas sea conveniente hacer una
advertencia. La relacion entre los simbolos y los objetos que representan no es
necesariamente simbdlica en todos los casos. En el caso de la simbolizacion
lingiiistica esta relacion es diferente de la que percibimos en la relacion entre modelos
tedricos y los objetos que representan. En este ultimo caso es esencial cierta similitud
de estructura. En el caso de la representacion lingiiistica no hay por qué esperar
ninguna similitud. Esta digresion puede ayudar a explicar el objetivo de los
socidlogos. Uno de los objetivos principales es producir modelos comprobables que
permitan entender mejor como y por qué funcionan las sociedades como lo hacen y
con ello también lo que podemos considerar como sus defectos. Ayudan a explicar, y
hacen también asi accesibles a una investigacion publica, los defectos de las
sociedades. Los modelos sociolégicos, tedricos o empiricos, son un medio de
experimentacion y descubrimiento planificado. Pueden dar ambos resultados
inesperados. Los modelos socioldgicos pueden producir también, por tanto,
descubrimientos imprevistos. Quizas podamos considerar un problema a resolver el
de si la fuerte tendencia a la discontinuidad individual de los modelos elaborados por
tedricos de la sociologia es compatible con la complejidad de su tarea. La
cooperacion no resulta facil debido a que suele predominar la doctrina politica sobre
la congruencia con la realidad como unidad de medicién del valor cognitivo de un
modelo. Eso puede ayudar también a explicar por qué es tan rara en las teorias
socioldgicas la representacion de sociedades como estructuras de varios niveles. La
doctrina politica puede limitar el campo de vision en las cuestiones internas del
estado. De hecho estos temas internos del estado son dificiles de separar de los temas
interestatales: las teorias de la sociedad han abarcado ambos problemas. El campo de
vision se ha ampliado aqui del nivel de relaciones internas del estado al de la
humanidad.

La costumbre actual destaca lo que tienen en comun en todas las etapas el
lenguaje y el conocimiento. No complementa su funcién comun y su estructura con

www.lectulandia.com - Pagina 147



un modelo comprobable de los cambios que experimentan. Se puede esperar que un
solo individuo (el «gran hombre») ilumine de golpe en su obra la gran variedad de
problemas que plantean las sociedades humanas, pero esa expectativa no es realista.
Esa tarea no puede realizarla por si solo un individuo. Es una tarea que s6lo puede
realizarse por la cooperacion de muchos individuos a lo largo de una serie de
generaciones. Exige también, como ya he dicho, una ampliacion del propio campo de
vision. Hemos dado aqui un paso en esa direccion. Nos hemos opuesto a una
tradicion hondamente arraigada que identifica la sociedad como sociedad dentro de
un estado nacién. El nivel de integracion implicito en el trabajo de los soci6logos ha
solido pasarse por alto en el pasado. El marco de referencia es finalmente, en ambos
casos, la humanidad. Esta es una de las dos ampliaciones del campo de vision de que
he hablado. Entrafia sobre todo, aunque no so6lo, una ampliacién de nuestra visién del
panorama contemporaneo. Acentia la singularidad de los Uinicos seres vivos que se
comunican entre si por medio de lenguajes y se orientan como miembros de una
tradicion especifica de conocimiento.

La segunda tradicion del campo de vision en que se basa la teoria del simbolo se
centra sobre todo en la ampliacion de su estructura en el pasado. Una de las
caracteristicas principales del conocimiento cientifico es la ampliacion planificada de
conocimiento congruente con la realidad. Como ya he dicho, los seres humanos no
carecian de conocimiento congruente con la realidad antes de que llegasen a la etapa
en que se plantearon descubrimientos planificados, pero su adquisicién, era, en
general, azarosa y fortuita. Galileo y sus sucesores hicieron descubrimientos
planificados a través de secuencias continuadas de construccién de modelos y
experimentaciéon comprobada sistematicamente. Pero no podrian haber conseguido
avanzar decisivamente como lo hicieron en el descubrimiento planificado de
conocimiento congruente con la realidad sin un gran fondo de conocimiento
congruente con la realidad, consecuencia de descubrimientos no planificados. La
condicion del descubrimiento planificado fue una gran masa de conocimiento
congruente con la realidad adquirido mas azarosamente, por accidente o buena suerte.

También es adecuado en este marco utilizar a la humanidad como estructura
social de referencia. Nuestros antepasados animales no tuvieron las caracteristicas
distintivas de los humanos mientras su forma principal de comunicacion no fue la de
lenguajes aprendidos y su forma principal de orientacion no fue la de la orientacion
por medio de conocimiento aprendido. Los descubrimientos que tenian un elevado
valor de supervivencia se difundieron desde los primeros tiempos de la sociedad
originadora a otras sociedades. Esta investigacion indica que se pueden diferenciar
dos etapas en la aparicion y el desarrollo de los seres vivos que se comunican
principalmente utilizando lenguajes y que se orientan principalmente utilizando
conocimiento, primero en forma de simbolos audibles y mas tarde también visibles.
Ambas etapas son hipotéticas. Pero son preferibles modelos hipotéticos que el vacio.
Facilitan el descubrimiento. La primera etapa es la metamorfosis evolutiva de

www.lectulandia.com - Pagina 148



especies animales que se comunican y orientan principalmente por medio de
actuaciones genéticamente predeterminadas en un orden de seres vivos que llamamos
humanos, que realizan las mismas actividades por medio de simbolos aprendidos.
Tienen una predisposicion genéticamente determinada al uso de estos simbolos que
ha de regularizarse mediante aprendizaje. La segunda fase afecta principalmente al
crecimiento no biologico, intergeneracional, del lenguaje y de las tradiciones de
conocimiento de la humanidad. Se trata de un proceso social o de desarrollo que en
sus primeras fases puede haber ido acompafiado y haber estado entremezclado con la
metamorfosis evolutiva de animales tipo mono en hominidos del tipo actual. El
proceso social esta mejor documentado que el proceso bioldgico. Pero, incluso en su
forma hipotética, el cuadro de la rama evolutiva del proceso de humanizacion plantea
un problema que, solucionable o no, los cientificos sociales no pueden dejar de
plantearse aunque sélo sea para aclarar cual es la imagen humana con la que trabajan.

Hay dos cuestiones claves: ;como llego a existir la humanidad?, y ¢cuales son sus
caracteristicas distintivas comparada con sus antecesores mas animales? Si hablamos
del Paleolitico o del Neolitico se da por supuesto en general que el marco social de
referencia es la humanidad en su conjunto. No solemos percibir claramente que la
orientacion con la ayuda de un fondo social de conocimiento es una de las principales
caracteristicas que diferencian a la humanidad del resto de los seres vivos. La
buisqueda de propiedades que puedan llegar a explicar diferencias en la constitucion y
la conducta de los animales y de los humanos suele limitarse a diferencias en las
propiedades de los organismos vistos s6lo como individuos y no también como
sociedades. Son ejemplos de ello la vision bifocal y el caminar en posicién erecta.
Caracteristicas humanas diferenciadoras como razon, mente, inteligencia o
racionalidad son las mas populares y mejor conocidas. Son todas ellas conceptos que
sostienen el ideal del individuo autosuficiente, de un individuo sin grupo. Hacen que
no nos paremos a considerar importantes diferencias en el modo que tienen los seres
humanos y los animales de vivir juntos, diferencias de sus sociedades. Sin embargo,
estas ultimas, las diferencias de su vida social, figuran entre las caracteristicas
distintivas sobresalientes de animales y humanos. Como ya he indicado, las
sociedades animales pueden experimentar grandes cambios s0lo como parte de un
cambio en su composicion genética. Las sociedades humanas pueden experimentar
grandes cambios sin esos cambios en la composicion genética. El origen de muchas
de estas diferencias es la capacidad ampliada de los humanos para actuar de acuerdo
con conocimientos aprendidos. Esta condicion humana es la que hace posible la
comunicacién a través de lenguajes y avances o retrocesos hacia una etapa diferente
de desarrollo de las sociedades. La constitucion natural de los seres humanos les
prepara para aprender de otros, para vivir con otros, para que otros cuiden de ellos y
para cuidar a otros. Es dificil imaginar como pueden llegar los cientificos sociales a
entender claramente el hecho de que la naturaleza prepara a los seres humanos para
vivir en sociedad si no incluyen aspectos del proceso evolutivo y del desarrollo social

www.lectulandia.com - Pagina 149



de la humanidad en su campo de vision. Esta es la segunda ampliacion del campo que
se propone aqui.

La ampliacion centrada en la época presente y en el pasado parece exigir un
complemento a través de una ampliacién del propio marco de referencia hacia el
futuro. Sin embargo, los cientificos sociales no son profetas. Aun asi, hay aspectos
del futuro de la humanidad sobre los que se puede hablar con razonable seguridad.
Puedo brindar un comentario a este respecto. Se refiere a los supuestos implicitos
respecto a la posicion de la época actual dentro del desarrollo de la humanidad. El
esquema habitual con c) que trabajamos (representado por conceptos como
prehistoria e historia, o Antigliedad, Edad Media y tiempos modernos) puede
facilmente dar la impresion de que lo que llamamos tiempos modernos constituye una
etapa relativamente tardia de este desarrollo. Intimamente relacionada con esto se da
una tendencia a considerar los tiempos actuales una etapa bastante avanzada del
desarrollo de la humanidad. Y ese calculo es admisible si consideramos el desarrollo
de la humanidad de forma aislada. No es normal ampliar el propio campo de vision
en ese marco hasta el desarrollo del sistema solar. No deja sin embargo de tener
importancia en cualquier calculo de la posicion de esta época dentro del desarrollo de
la humanidad. La vida en la tierra, y por tanto la existencia de la humanidad, depende
del sol. Los cosmologos nos dicen que el sol se halla actualmente hacia la mitad de su
periodo vital previsible, como podriamos denominarlo metaféricamente, y que
esperan que el sol continte ejerciendo su papel como estrella sustentadora de la vida
durante varios miles de millones de afios. Si la humanidad no se destruye a si misma,
si no la destruye un meteorito o cualquier otra colision cosmica (que son sin duda
posibilidades muy reales), las condiciones naturales de su existencia daran a los
humanos la oportunidad de afrontar los problemas de su vida en comun en la tierra, o
donde sea, durante mucho tiempo en el futuro. Un futuro de cuatro mil millones de
afnos deberia dar a los humanos la oportunidad de salir de varios callejones sin salida
y de aprender a hacer mas agradable su vida en comin, mas significativa y mas
meritoria, En el marco del futuro de la humanidad, las perspectivas a corto plazo son
inevitablemente engafiosas. Los cosmoélogos parecen dar por supuesto en la
actualidad que existen en el universo criaturas vivas con el mismo nivel de desarrollo
o incluso con un nivel superior. Yo creo que no deberiamos excluir de nuestra
consideracion la posibilidad de que los seres humanos deban su existencia a una
sucesion unica de coincidencias, que el desarrollo de seres humanos equipados
biolégicamente para utilizar lenguajes y conocimiento es sumamente raro, quizas
unico.

Considerando la posibilidad de un futuro entre las alternativas de autodestruccion
y un futuro de millones de afios, es preciso corregir ese calculo predominante que
atribuye a lo que llamamos tiempos modernos el caracter de un desarrollo
relativamente tardio. El hecho de que aun no hayamos aprendido a controlar las
guerras, las destrucciones masivas reciprocas de miembros de estados diferentes y

www.lectulandia.com - Pagina 150



otras formas de conducta que no se puede evitar calificar de barbaras, presta apoyo al
supuesto de que, en el marco global del posible desarrollo de la humanidad, lo que
llamamos tiempos modernos representa una etapa muy primitiva y no una etapa
tardia del desarrollo. Me agrada mas la posibilidad de que nuestros descendientes, si
la humanidad es capaz de sobrevivir a la violencia de esta época, puedan
consideramos barbaros tardios. No me excedo en las criticas. Los humanos tienen que
pasar por un largo periodo en el que aprendan a vivir en paz entre ellos.

Nuestra inseguridad, nuestra incapacidad para eliminar la violencia, son partes de
ese proceso de aprendizaje. No hay profesores disponibles. Es evidente que no va a
llegar ayuda exterior. Las expresiones de buena voluntad, las exhortaciones al buen
comportamiento, son bienvenidas, pero son muy poco eficaces. El profesar ideales
antagonicos inflama la violencia en vez de atemperarla. Los individuos tienen que
aprender por si mismos a convivir. También en este caso puede ser util el
descubrimiento planificado de explicaciones. Alin no sabemos como contener ni
como eliminar eficazmente la violencia de las relaciones humanas. Estamos atrapados
en una situacion en la que gobiernos que estan seriamente interesados en eliminar
guerras participan pese a ello en un prospero comercio de armamentos y lo favorecen,
un comercio que ayuda a otras naciones a prepararse para la guerra.

Aun no hemos aprendido a resolver las contradicciones evidentes de nuestra
época. Sabemos ya que los seres humanos son capaces de convivir de un modo mas
civilizado, pero no sabemos como introducirlo en nuestra vida en comun o al menos
solo lo sabemos esporadicamente. Sabemos ya que depende en gran parte de que se
alcance un mejor equilibrio entre autocontencién y autoplenitud, pero ain no hemos
logrado un orden social estable que garantice ese equilibrio. No deberia seguir
estando fuera del alcance de la humanidad en los miles de afios que atin quedan por
delante.

www.lectulandia.com - Pagina 151



Bibliografia

Alexander, Jeffrey C. (1990)

«Analytic Debates; Understanding the Relative Autonomy of Culture», en Jeffrey C. Alexander and Steven
Seidman (eds), Culture and Society: Contemporary Debates. Cambridge: Cambridge University Press.

Althusser, Louis (1965)
For Marx. London; Allen Lane/Penguin Press 1970.

Archer, Margaret S. (1988)
Culture and Agency: The Place of Culture in Social Theory. Cambridge: Cambridge University Press.

Arnason, Johann (1987)
«Figurational Sociology as a Counter-Paradigm», Theory, Culture and Society, 4 (2-3), pp. 429-456.
Augé, Marc (1982)
The Anthropological Circle: Symbol. Function, History, tr. M. Thom. Cambridge: Cambridge University
Press.

Bauman, Zygmunt (1972)
«Praxis: The Controversial Culture-Society Paradigm», in Teodor Shanin (ed.) The Rules of the Game:
Cross-Disciplinary Essays on Models in Scholarly Thought, London: Tavistock.
— (1973): Culture as Praxis. London: Routledge.

Bhaskar, Roy (1979)

The Possibility of Naturalism, Brighton: Harvester Press.

Bloor, David (1976)

Knowledge and Social Imagery, London: Routledge.

Borchert, Catherine M. and Zihlman, Adrienne L. (1990)

«The Ontogeny and Phylogeny of Symbolizing», in Mary Le Cron Foster and Lucy Jayne Botscharow
(eds), The Life of Symbols, Boulder, Col./Oxford: Westiview Press.

Bravo, Mario Gian (1979)

Les socialistes avant Marx, vol. 1. Paris: Maspéro.

Cassirer, Ernst (1953)
The Philosophy of Symbolic Forms, New Haven, Conn.: Yale University Press.

Douglas, Mary (1966)
Purity and Danger, London: Routledge.

Durkheim. Emile ([1914] 1968)
The Elementary Forms of the Religious Life, London: George Allen & Unwin.

Eco, Umberto (1984)

Semiotics and the Philosophy of Language. London: Macmillan.

Elias, Norbert (1970)
«The Sociology of Knowledge: New Perspectives», Sociology, V (2 & 3), pp. 149-168, 355-370.
— (1972): «Theory of Science and History of Science; Comments on a Recent Discussion», Economy and
Society, 1 (2), pp. 117-133.
— (1974): «The Sciences; Towards a Theory», In Richard Whitley (ed.), Social Processes of Scientific
Development. London: Routledge.
— (1978-82): The Civilizing Process, 2 vols. Oxford; Basil Blackwell (in German 1939).
— (1982): «Scientific Establishments», in Norbert Elias, Herminio Martins and Richard Whitley (cds),
Scientific Establishments and Hierarchies, Dordrecht/London: Reidel.
— (1983): The Court Society, Oxford: Basil Blackwell (in German 1969).
— (1984): Uber Die Zeit, Frankfurt: Suhrkamp.
— (1987a): involvement and Detachment, Oxford: Basil Blackwell.
— (1987b): «On Human Beings and Their Emotions: A Process-Sociological Essay», Theory, Culture and
Society, 4 (2-3), pp. 339-361.
— (1987¢): «The Retreat of Sociologists into the Present», Theory, Culture and Society, 4 (2-3), pp.
223-247.
— (1988): Los der Menschen: Gedichte/Nachdichtungen, Frankfurt: Suhrkamp.

www.lectulandia.com - Pagina 152



Featherstone, Mike (1987)
«Norbert Elias and Figurational Sociology», Theory, Culture and Society, 4 (2-3), pp, 197-211.

Firth, Raymond (1975)
Symbols: Public and Private, 2nd impr. London: George Allen & Unwin.

Futuyma, Douglas J. (1986)

Evolutionary Biology, 2nd edn. Sunderland, Mass.: Sinauer Associates.

Goudsblom, Johan (1977)
«Responses to Norbert Elias’s work in England, Germany, the Netherlands and France», in Peter
Gleichmann, Johan Goudsblom and Hermann Korte (eds), Human Figurations: Essays for Norbert Elias,
Amsterdam: Amsterdams Sociologisch Tijdschrift.
— (1987): «The Sociology of Norbert Elias: Its Resonance and significance», Theory, Culture and Society,
4 (2-3), pp. 326-329.

Goudsblom, Johan; Jones, E. L. and Mennell, Stephen (1989)

Human History and Social Process, Exeter: University of Exeter Press.

Hull, David (1988)

Science as a Process: An Evolutionary Account of the Social and Conceptual Development of Science,
Chicago: Chicago University Press.
Huxley, Julian (1942)
Evolution: The Modem Synthesis, London: Allen & Unwin.
— (1953): Evolution in Action, London: Chatto & Windus.
— (1961): (ed.) The Humanist Frame, London: George Allen & Unwin.

Kilminster, Richard (1982)

«Zur Utopiediskussion aus soziologischer Sicht», en Wilhelm Vosskamp (ed.), Utopieforschung, Band 1.
Stuttgart: J. B, Metzler Verlag.

Kilminster, Richard (1989)
«The Limits of Transcendental Sociology», Theory, Culture and Society, 6 (4), pp. 655-663.

Korte, Hermann (1988)
Uber Norbert Elias, Frankfurt: Suhrkamp.

Kranendonk, Willem H. (1990)
Society as Process; A Bibliography of Figurational Sociology in The Netherlands (up to 1989):

Sociogenetic and Psychogenetic Studies, Amsterdam: Publikatiereeks Sociologisch instituut.
Lepemes, Wolf (1978)
«Norbert Elias: An Outsider Full of Unprejudiced Insight», New German Critique, 15 (Fall), pp. 57-64.

Lukacs, Georg ([1920] 1973)

«The Old Culture and the New Culture», en E. San Juan Jr (ed.), Marxism and Human Liberation, New
York: Della.

Mennell, Stephen (1989)
Norbert Elias: Civilization and the Human Self-Image, Oxford: Basil Blackwell.

Mulkay, Michael (1985)

The Word and the World: Explorations in the Form of Sociological Analysis, London: George Allen &
Unwin.

Needham, Joseph (1944)

«Integrative Levels: A Revaluation of the Idea of progress», en su Time: The Refreshing River, London:
George Allen & Unwin.

Reiser, Oliver L. (1958)
The Integration of Human Knowledge, Boston: Extending Horizons Press.
Robertson, Roland (1990)

«Globality, Global Culture and Images of World Order», en Hans Haferkamp and Neil Smelser (eds),
Social Change and Modernity, Berkeley: University of California Press.

Segerstrale, Ullica (1986)

«Colleagues in Conflict: An in vivo Analysis of the Sociobiology Controversy», Biology and Philosophy, 1,
pp, 53-87.

www.lectulandia.com - Pagina 153



Turner, victor (1967)

The Forest of Symbols, Ithaca, NY.: Cornell University Press.
— (1969): The Ritual Process, Flarmondsworth: Penguin.

Sartre, Jean-Paul (1968)
Search for a Method, New York: Vintage Books (en francés 1960).

Waddington, C. H. (1961)

«The Human Animal», en Julian Huxley (ed.), The Humanist Frame, London: George Allen & Unwin.

Wassall, Terence J. (1990)

«The Development of Scientific Knowledge in Relation to the Development of Societies», PhD thesis.
University of Leeds.

Wilterdink, Nico (1977)

«Norbert Elias’s Sociology of Knowledge and its Significance for the Study of the Sciences», en Peter
Gleichmann, Johan Goudsblom y Hermann Korte (eds), Human Figurations: Essays for Norbert Elias,
Amsterdam: Amsterdams Sociologisch Tijdschrift.

www.lectulandia.com - Pagina 154



NORBERT ELIAS (Breslau, 22 de junio de 1897, Amsterdam, 1 de agosto de 1990).
Socidlogo judio-aleman cuyo trabajo se centr6 en la relacion entre poder,
comportamiento, emocién y conocimiento. Ha dado forma a la llamada «sociologia
figuracional». Fue poco conocido en el campo académico hasta los afios 70, cuando
fue «redescubierto». Su trabajo de una sociologia historica, puede explicar estructuras
sociales complejas sin menoscabo de agencias individuales.

Su obra mas conocida es El proceso de la civilizacion. Trabajo en el cual hace un
analisis de la evolucion de las sociedades europeas desde la época medieval y
guerrera hasta el proyecto moderno e ilustrado. Reflexiona sobre el caracter de lo
publico y lo privado, la represion, tabues y la cultura desde un modelo que trabaja
una triada entre Karl Marx, Sigmund Freud y Max Weber. Se divide en dos capitulos;
que termina en una suerte de psicoanalisis del viejo mundo. Varios de sus trabajos
sobre el deseo y la represiéon, de manera historiografica, anuncian en parte el trabajo
que posteriormente realizo Michel Foucault.

Se puede ver un tributo en parte de su perfil disciplinario a cierta faccién del
pensamiento judio cercano al sionismo clasico (Leo Léwenthal, Gershom Scholem)
aunque con matices.

Entre 1930 y 1933 trabajé como asistente de Karl Mannheim en Francfort del Meno,
en el mismo edificio en que trabajaban Adorno y Horkheimer. Debido a lo anterior,
existe alguna confusion en relacion a la influencia que pudo ejercer la Escuela de
Francfort en el pensamiento de Elias.

www.lectulandia.com - Pagina 155



Tras la llegada del nazismo a principios de 1933, el Instituto Sociologico de
Mannheim se vio obligado a cerrar. La Tesis de habilitacion ya presentada titulada
Der héfische Mensch («El hombre de la Corte») nunca se acept6 formalmente y no
fue publicada hasta 1969. En Alemania, particip6 activamente en el Movimiento
Sionista Aleman. En 1933 Elias huye a Paris. Sus padres, ancianos, se quedan en
Breslau, donde su padre muere en 1940; su madre fue deportada a Auschwitz, donde
fue asesinada probablemente en 1941.

Elias Imparti6 clases en universidades de Inglaterra (principalmente en la
Universidad de Leicester), Ghana, Alemania y Holanda; entre sus alumnos se cuenta
al socidlogo inglés Anthony Giddens pero su principal heredero ha sido Eric
Dunning. Escribi6 también obras poéticas y narrativas entre las que se cuenta La
balada del Jacob pobre, inspirada en una experiencia real de persecucion y desprecio,
la suya. De alguna manera, la «deconstruccion» que su pensamiento supone para con
las 16gicas modernas —naturalizadas socialmente— tiene que ver con la experiencia;
al igual que como Hannah Arendt se pregunto por las bases de la humanidad.

www.lectulandia.com - Pagina 156



Notas

www.lectulandia.com - Pagina 157



(1] Quiero dar las gracias a Stephen Barr, Rudolf Knijff, Terry Wassall y Cas Wouters
por ayudarme a preparar esta introduccion.<<

www.lectulandia.com - Pagina 158



[2] Para referencias sobre la vida de Elias, la historia de la publicacién de EI proceso
civilizador, el reconocimiento tan retrasado de su obra en los paises europeos durante
los afios setenta y ochenta y la amplia investigacion en sociologia figuracional en los
Paises Bajos, véase Goudsblom 1977; Lepenies 1978; Korte 1988; Mennell 1989,
cap. 1; y Kranendonk 1990.<<

www.lectulandia.com - Pagina 159



3] Elias expuso estos puntos de formas diferentes en varios lugares, pero véase sobre
todo Elias 1987a: 117-18, y 1987c.<<

www.lectulandia.com - Pagina 160



[4] Elias utiliza muchisimo el concepto de autonomia relativa en sus obras, sobre todo
en las que tratan de sociologia del conocimiento y ciencias. En la historia de la
sociologia ha resultado util también para, al menos, Durkheim [1914] 1968: 271;
Lukacs [1920] 1973: 11; Althusser 1965: 111, 240; Sartre 1968: 80 vy
Alexander 1990: 1-27. En el marco britanico el concepto ha adquirido vigencia a
través de los escritos posestructuralistas, en especial los de Louis Althusser, que lo
utilizé en sus adaptaciones de la teoria marxista de base y superestructura para evitar
el reduccionismo econémico. Un autor que se ha negado insistentemente a separar

cultura y estructura de un modo rigido y dualista es Zygmunt Bauman (1972, 1973).
<<

www.lectulandia.com - Pagina 161



[5] En la amplia bibliografia de los trabajos emprendidos dentro del programa de
investigacion  figuracional inspirado por Elias en los Paises Bajos
(Kranendonk 1990), s6lo hay resefiado, curiosamente, un articulo que aborda en
concreto la sociologia del conocimiento y las ciencias de Elias (Wilterdink 1977),
Este olvido no guarda relacién con la importancia que Elias asignaba claramente a
este campo en el conjunto de su obra. Es probable, por ello, que sea unico el estudio
de Terence). Wassall (1990) aun inédito sobre la ontologia de Elias, que aboga por un
enfoque de desarrollo eliasiano de la sociologia del conocimiento cientifico para
contrarrestar el paradigma relativista-constructivista dominante. Indica también que
Elias no ha extraido las conclusiones mas radicales que pueden extraerse de su teoria
de niveles de integracion y su concepcion de la adecuacion del objeto, para entender
las consecuencias ambientales de las intervenciones cientificas en el mundo natural.
<<

www.lectulandia.com - Pagina 162



[6] Aunque sin aludir a las obras de Elias, C. H. Waddington prefiri6 el término clave
de Elias «sociogenético» para describir el mecanismo acumulativo de aprendizaje
social: «La palabra que utiliza Huxley es “psicosocial”. Peca, en mi opinion, de cierta
redundancia, dado que lo social dificilmente puede evitar ser psicolégico, Yo prefiero
utilizar “sociogenético”, que subraya la importancia del mecanismo como medio de
transmitir informacion de una generacién a la siguiente, que es el pumo crucial»
(Waddington 1961: 74).<<

www.lectulandia.com - Pagina 163



[7] En una carta dirigida a mi y fechada el 18 de enero del 81, Elias escribi6: «Hay
toda clase de contradicciones en la posicion de Apel. Pretende incluir en su
trascendentalismo datos sociales, lo que sencillamente no es posible porque los datos
sociales presuponen una pluralidad de seres humanos, mientras que el término
trascendental” alude a datos que un individuo aislado posee por si mismo
previamente a cualquier experiencia». Véase también Elias 1982: 24 y otras criticas
del trascendentalismo en Kilminster 1982 y 1989.<<

www.lectulandia.com - Pagina 164



[8] Véase Norbert Elias, Uber die Zeit, 1984 [Frankfurt: Suhrkamp).<<

www.lectulandia.com - Pagina 165



(91 Texto inconcluso (véase introduccién del editor). (N. E)<<

www.lectulandia.com - Pagina 166



	Teoría del símbolo
	Introducción del editor
	Introducción
	I
	II
	III
	IV
	V
	VI
	VII
	VIII
	IX
	Bibliografía
	Autor
	Notas

